
Friedrich  Nietzsche

ALSO  SPRACH

ZARATHUSTRA

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



This ebook is a gift from the literary blog

www.magus-turris.blogspot.com

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om

http://www.magus-turris.blogspot.com/


 1

Friedrich Nietzsche 
 
Also sprach Zarathustra 
 
Ein Buch für Alle und Keinen 
 
 
 
 
Inhaltsverzeichnis 
 
  Erster Theil 
      Zarathustra's Vorrede 
    Die Reden Zarathustra's 
      Von den drei Verwandlungen 
      Von den Lehrstühlen der Tugend 
      Von den Hinterweltlern 
      Von den Verächtern des Leibes 
      Von den Freuden- und Leidenschaften 
      Vom bleichen Verbrecher 
      Vom Lesen und Schreiben 
      Vom Baum am Berge 
      Von den Predigern des Todes 
      Vom Krieg und Kriegsvolke 
      Vom neuen Götzen 
      Von den Fliegen des Marktes 
      Von der Keuschheit 
      Vom Freunde 
      Von tausend und Einem Ziele 
      Von der Nächstenliebe 
      Vom Wege des Schaffenden 
      Von alten und jungen Weiblein 
      Vom Biss der Natter 
      Von Kind und Ehe 
      Vom freien Tode 
      Von der schenkenden Tugend 
  Zweiter Theil 
      Das Kind mit dem Spiegel 
      Auf den glückseligen Inseln 
      Von den Mitleidigen 
      Von den Priestern 
      Von den Tugendhaften 
      Vom Gesindel 
      Von den Taranteln 
      Von den berühmten Weisen 
      Das Nachtlied 
      Das Tanzlied 
      Das Grablied 
      Von der Selbst-Überwindung 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 2

      Von den Erhabenen 
      Vom Lande der Bildung 
      Von der unbefleckten Erkenntniss 
      Von den Gelehrten 
      Von den Dichtern 
      Von grossen Ereignissen 
      Der Wahrsager 
      Von der Erlösing 
      Von der Menschen-Klugheit 
      Die stillste Stunde 
  Dritter Theil 
      Der Wanderer 
      Vom Gesicht und Räthsel 
      Von der Seligkeit wider Willen 
      Vor Sonnen-Aufgang 
      Von der verkleinernden Tugend 
      Auf dem Ölberge 
      Vom Vorübergehen 
      Von den Abtrünnigen 
      Die Heimkehr 
      Von den drei Bösen 
      Vom Geist der Schwere 
      Von alten und neuen Tafeln 
      Der Genesende 
      Von der grossen Sehnsucht 
      Das andere Tanzlied 
      Die sieben Siegel (Oder: das Ja- und Amen-Lied) 
  Vierter und letzter Theil 
     Das Honig-Opfer 
     Der Nothschrei 
     Gespräch mit den Königen 
     Der Blutegel 
     Der Zauberer 
     Ausser Dienst 
     Der hässlichste Mensch 
     Der freiwillige Bettler 
     Der Schatten 
     Mittags 
     Die Begrüssung 
     Das Abendmahl 
     Vom höheren Menschen 
     Das Lied der Schwermuth 
     Von der Wissenschaft 
     Unter Töchtern der Wüste 
     Die Erweckung 
     Das Eselsfest 
     Das Nachtwandler-Lied 
     Das Zeichen 
 
 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 3

 
Erster Theil 
 
Zarathustra's Vorrede. 
 
1. 
 
Als Zarathustra dreissig Jahr alt war, verliess er seine Heimat und 
den See seiner Heimat und ging in das Gebirge. Hier genoss er seines 
Geistes und seiner Einsamkeit und wurde dessen zehn Jahr nicht müde. 
Endlich aber verwandelte sich sein Herz, - und eines Morgens stand 
er mit der Morgenröthe auf, trat vor die Sonne hin und sprach zu ihr 
also: 
 
"Du grosses Gestirn! Was wäre dein Glück, wenn du nicht Die hättest, 
welchen du leuchtest! 
 
Zehn Jahre kamst du hier herauf zu meiner Höhle: du würdest deines 
Lichtes und dieses Weges satt geworden sein, ohne mich, meinen Adler 
und meine Schlange. 
 
Aber wir warteten deiner an jedem Morgen, nahmen dir deinen Überfluss 
ab und segneten dich dafür. 
 
Siehe! Ich bin meiner Weisheit überdrüssig, wie die Biene, die 
des Honigs zu viel gesammelt hat, ich bedarf der Hände, die sich 
ausstrecken. 
 
Ich möchte verschenken und austheilen, bis die Weisen unter den 
Menschen wieder einmal ihrer Thorheit und die Armen einmal ihres 
Reichthums froh geworden sind. 
 
Dazu muss ich in die Tiefe steigen: wie du des Abends thust, wenn 
du hinter das Meer gehst und noch der Unterwelt Licht bringst, du 
überreiches Gestirn! 
 
Ich muss, gleich dir, _untergehen_, wie die Menschen es nennen, zu 
denen ich hinab will. 
 
So segne mich denn, du ruhiges Auge, das ohne Neid auch ein 
allzugrosses Glück sehen kann! 
 
Segne den Becher, welche überfliessen will, dass das Wasser golden aus 
ihm fliesse und überallhin den Abglanz deiner Wonne trage! 
 
Siehe! Dieser Becher will wieder leer werden, und Zarathustra will 
wieder Mensch werden." 
 
- Also begann Zarathustra's Untergang. 
 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 4

2. 
 
Zarathustra stieg allein das Gebirge abwärts und Niemand begegnete 
ihm. Als er aber in die Wälder kam, stand auf einmal ein Greis vor 
ihm, der seine heilige Hütte verlassen hatte, um Wurzeln im Walde zu 
suchen. Und also sprach der Greis zu Zarathustra: 
 
Nicht fremd ist mir dieser Wanderer: vor manchen Jahre gieng er her 
vorbei. Zarathustra hiess er; aber er hat sich verwandelt. Damals 
trugst du deine Asche zu Berge: willst du heute dein Feuer in die 
Thäler tragen? Fürchtest du nicht des Brandstifters Strafen? 
 
Ja, ich erkenne Zarathustra. Rein ist sein Auge, und an seinem Munde 
birgt sich kein Ekel. Geht er nicht daher wie ein Tänzer? 
 
Verwandelt ist Zarathustra, zum Kind ward Zarathustra, ein Erwachter 
ist Zarathustra: was willst du nun bei den Schlafenden? 
 
Wie im Meere lebtest du in der Einsamkeit, und das Meer trug dich. 
Wehe, du willst an's Land steigen? Wehe, du willst deinen Leib wieder 
selber schleppen? 
 
Zarathustra antwortete: "Ich liebe die Menschen." 
 
Warum, sagte der Heilige, gieng ich doch in den Wald und die Einöde? 
War es nicht, weil ich die Menschen allzu sehr liebte? 
 
Jetzt liebe ich Gott: die Menschen liebe ich nicht. Der Mensch ist mir 
eine zu unvollkommene Sache. Liebe zum Menschen würde mich umbringen. 
 
Zarathustra antwortete: "Was sprach ich von Liebe! Ich bringe den 
Menschen ein Geschenk." 
 
Gieb ihnen Nichts, sagte der Heilige. Nimm ihnen lieber Etwas ab und 
trage es mit ihnen - das wird ihnen am wohlsten thun: wenn er dir nur 
wohlthut! 
 
Und willst du ihnen geben, so gieb nicht mehr, als ein Almosen, und 
lass sie noch darum betteln! 
 
"Nein, antwortete Zarathustra, ich gebe kein Almosen. Dazu bin ich 
nicht arm genug." 
 
Der Heilige lachte über Zarathustra und sprach also: So sieh zu, dass 
sie deine Schätze annehmen! Sie sind misstrauisch gegen die Einsiedler 
und glauben nicht, dass wir kommen, um zu schenken. 
 
Unse Schritte klingen ihnen zu einsam durch die Gassen. Und wie wenn 
sie Nachts in ihren Betten einen Mann gehen hören, lange bevor die 
Sonne aufsteht, so fragen sie sich wohl: wohin will der Dieb? 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 5

Gehe nicht zu den Menschen und bleibe im Walde! Gehe lieber noch zu 
den Thieren! Warum willst du nicht sein, wie ich, - ein Bär unter 
Bären, ein Vogel unter Vögeln? 
 
"Und was macht der Heilige im Walde?" fragte Zarathustra. 
 
Der Heilige antwortete: Ich mache Lieder und singe sie, und wenn ich 
Lieder mache, lache, weine und brumme ich: also lobe ich Gott. 
 
Mit Singen, Weinen, Lachen und Brummen lobe ich den Gott, der mein 
Gott ist. Doch was bringst du uns zum Geschenke? 
 
Als Zarathustra diese Worte gehört hatte, grüsste er den Heiligen und 
sprach: "Was hätte ich euch zu geben! Aber lasst mich schnell davon, 
dass ich euch Nichts nehme!" - Und so trennten sie sich von einander, 
der Greis und der Mann, lachend, gleichwie zwei Knaben lachen. 
 
Als Zarathustra aber allein war, sprach er also zu seinem Herzen: 
"Sollte es denn möglich sein! Dieser alte Heilige hat in seinem Walde 
noch Nichts davon gehört, dass _Gott_todt_ ist!" - 
 
 
3. 
 
Als Zarathustra in die Nächste Stadt kam, die an den Wäldern liegt, 
fand er daselbst viel Volk versammelt auf dem Markte: denn es 
war verheissen worden, das man einen Seiltänzer sehen solle. Und 
Zarathustra sprach also zum Volke: 
 
Ich lehre euch den Übermenschen. Der Mensch ist Etwas, das überwunden 
werden soll. Was habt ihr gethan, ihn zu überwinden? 
 
Was ist der Affe für den Menschen? Ein Gelächter oder eine 
schmerzliche Scham. Und ebendas soll der Mensch für den Übermenschen 
sein: ein Gelächter oder eine schmerzliche Scham. 
 
Ihr habt den Weg vom Wurme zum Menschen gemacht, und Vieles ist in 
euch noch Wurm. Einst wart ihr Affen, und auch jetzt ist der Mensch 
mehr Affe, als irgend ein Affe. 
 
Wer aber der Weiseste von euch ist, der ist auch nur ein Zwiespalt 
und Zwitter von Pflanze und von Gespenst. Aber heisse ich euch zu 
Gespenstern oder Pflanzen werden? 
 
Seht, ich lehre euch den Übermenschen! 
 
Der Übermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: der Übermensch 
_sei_ der Sinn der Erde! 
 
Ich beschwöre euch, meine Brüder, _bleibt_der_Erde_treu_ und glaubt 
Denen nicht, welche euch von überirdischen Hoffnungen reden! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 6

Giftmischer sind es, ob sie es wissen oder nicht. 
 
Verächter des Lebens sind es, Absterbende und selber Vergiftete, deren 
die Erde müde ist: so mögen sie dahinfahren! 
 
Einst war der Frevel an Gott der grösste Frevel, aber Gott starb, und 
damit auch diese Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist jetzt das 
Furchtbarste und die Eingeweide des Unerforschlichen höher zu achten, 
als der Sinn der Erde! 
 
Einst blickte die Seele verächtlich auf den Leib: und damals war diese 
Verachtung das Höchste: - sie wollte ihn mager, grässlich, verhungert. 
So dachte sie ihm und der Erde zu entschlüpfen. 
 
Oh diese Seele war selbst noch mager, grässlich und verhungert: und 
Grausamkeit war die Wollust dieser Seele! 
 
Aber auch ihr noch, meine Brüder, sprecht mir: was kündet euer Leib 
von eurer Seele? Ist eure Seele nicht Armuth und Schmutz und ein 
erbärmliches Behagen? 
 
Wahrlich, ein schmutziger Strom ist der Mensch. Man muss schon ein 
Meer sein, um einen schmutzigen Strom aufnehmen zu können, ohne unrein 
zu werden. 
 
Seht, ich lehre euch den Übermenschen: der ist diess Meer, in ihm kann 
eure grosse Verachtung untergehn. 
 
Was ist das Grösste, das ihr erleben könnt? Das ist die Stunde der 
grossen Verachtung. Die Stunde, in der euch auch euer Glück zum Ekel 
wird und ebenso eure Vernunft und eure Tugend. 
 
Die Stunde, wo ihr sagt: "Was liegt an meinem Glücke! Es ist Armuth 
und Schmutz, und ein erbärmliches Behagen. Aber mein Glück sollte das 
Dasein selber rechtfertigen!" 
 
Die Stunde, wo ihr sagt: "Was liegt an meiner Vernunft! Begehrt sie 
nach Wissen wie der Löwe nach seiner Nahrung? Sie ist Armuth und 
Schmutz und ein erbärmliches Behagen!" 
 
Die Stunde, wo ihr sagt: "Was liegt an meiner Tugend! Noch hat sie 
mich nicht rasen gemacht. Wie müde bin ich meines Guten und meines 
Bösen! Alles das ist Armuth und Schmutz und ein erbärmliches Behagen!" 
 
Die Stunde, wo ihr sagt: "Was liegt an meiner Gerechtigkeit! Ich sehe 
nicht, dass ich Gluth und Kohle wäre. Aber der Gerechte ist Gluth und 
Kohle!" 
 
Die Stunde, wo ihr sagt: "Was liegt an meinem Mitleiden! Ist nicht 
Mitleid das Kreuz, an das Der genagelt wird, der die Menschen liebt? 
Aber mein Mitleiden ist keine Kreuzigung." 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 7

 
Spracht ihr schon so? Schriet ihr schon so? Ach, dass ich euch schon 
so schreien gehört hatte! 
 
Nicht eure Sünde - eure Genügsamkeit schreit gen Himmel, euer Geiz 
selbst in eurer Sünde schreit gen Himmel! 
 
Wo ist doch der Blitz, der euch mit seiner Zunge lecke? Wo ist der 
Wahnsinn, mit dem ihr geimpft werden müsstet? 
 
Seht, ich lehre euch den Übermenschen: der ist dieser Blitz, der ist 
dieser Wahnsinn! - 
 
Als Zarathustra so gesprochen hatte, schrie Einer aus dem Volke: "Wir 
hörten nun genug von dem Seiltänzer; nun lasst uns ihn auch sehen!" 
Und alles Volk lachte über Zarathustra. Der Seiltänzer aber, welcher 
glaubte, dass das Wort ihm gälte, machte sich an sein Werk. 
 
 
4. 
 
Zarathustra aber sahe das Volk an und wunderte sich. Dann sprach er 
also: 
 
Der Mensch ist ein Seil, geknüpft zwischen Thier und Übermensch, - ein 
Seil über einem Abgrunde. 
 
Ein gefährliches Hinüber, ein gefährliches Auf-dem-Wege, ein 
gefährliches Zurückblicken, ein gefährliches Schaudern und 
Stehenbleiben. 
 
Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Brücke und kein 
Zweck ist: was geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein 
_Übergang_ und ein _Untergang_ ist. 
 
Ich liebe Die, welche nicht zu leben wissen, es sei denn als 
Untergehende, denn es sind die Hinübergehenden. 
 
Ich liebe die grossen Verachtenden, weil sie die grossen Verehrenden 
sind und Pfeile der Sehnsucht nach dem andern Ufer. 
 
Ich liebe Die, welche nicht erst hinter den Sternen einen Grund 
suchen, unterzugehen und Opfer zu sein: sondern die sich der Erde 
opfern, dass die Erde einst der Übermenschen werde. 
 
Ich liebe Den, welcher lebt, damit er erkenne, und welcher erkennen 
will, damit einst der Übermensch lebe. Und so will er seinen 
Untergang. 
 
Ich liebe Den, welcher arbeitet und erfindet, dass er dem Übermenschen 
das Haus baue und zu ihm Erde, Thier und Pflanze vorbereite: denn so 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 8

will er seinen Untergang. 
 
Ich liebe Den, welcher seine Tugend liebt: denn Tugend ist Wille zum 
Untergang und ein Pfeil der Sehnsucht. 
 
Ich liebe Den, welcher nicht einen Tropfen Geist für sich 
zurückbehält, sondern ganz der Geist seiner Tugend sein will: so 
schreitet er als Geist über die Brücke. 
 
Ich liebe Den, welcher aus seiner Tugend seinen Hang und sein 
Verhängniss macht: so will er um seiner Tugend willen noch leben und 
nicht mehr leben. 
 
Ich liebe Den, welcher nicht zu viele Tugenden haben will. Eine Tugend 
ist mehr Tugend, als zwei, weil sie mehr Knoten ist, an den sich das 
Verhängniss hängt. 
 
Ich liebe Den, dessen Seele sich verschwendet, der nicht Dank haben 
will und nicht zurückgiebt: denn er schenkt immer und will sich nicht 
bewahren. 
 
Ich liebe Den, welcher sich schämt, wenn der Würfel zu seinem Glücke 
fällt und der dann fragt: bin ich denn ein falscher Spieler? - denn er 
will zu Grunde gehen. 
 
Ich liebe Den, welcher goldne Worte seinen Thaten voraus wirft 
und immer noch mehr hält, als er verspricht: denn er will seinen 
Untergang. 
 
Ich liebe Den, welcher die Zukünftigen rechtfertigt und die 
Vergangenen erlöst: denn er will an den Gegenwärtigen zu Grunde gehen. 
 
Ich liebe Den, welcher seinen Gott züchtigt, weil er seinen Gott 
liebt: denn er muss am Zorne seines Gottes zu Grunde gehen. 
 
Ich liebe Den, dessen Seele tief ist auch in der Verwundung, und der 
an einem kleinen Erlebnisse zu Grunde gehen kann: so geht er gerne 
über die Brücke. 
 
Ich liebe Den, dessen Seele übervoll ist, so dass er sich selber 
vergisst, und alle Dinge in ihm sind: so werden alle Dinge sein 
Untergang. 
 
Ich liebe Den, der freien Geistes und freien Herzes ist: so ist sein 
Kopf nur das Eingeweide seines Herzens, sein Herz aber treibt ihn zum 
Untergang. 
 
Ich liebe alle Die, welche schwere Tropfen sind, einzeln fallend aus 
der dunklen Wolke, die über den Menschen hängt: sie verkündigen, dass 
der Blitz kommt, und gehn als Verkündiger zu Grunde. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 9

Seht, ich bin ein Verkündiger des Blitzes und ein schwerer Tropfen aus 
der Wolke: dieser Blitz aber heisst Übermensch. - 
 
 
5. 
 
Als Zarathustra diese Worte gesprochen hatte, sahe er wieder das Volk 
an und schwieg. "Da stehen sie", sprach er zu seinem Herzen, "da 
lachen sie: sie verstehen mich nicht, ich bin nicht der Mund für diese 
Ohren. 
 
Muss man ihnen erst die Ohren zerschlagen, dass sie lernen, mit den 
Augen hören. Muss man rasseln gleich Pauken und Busspredigern? Oder 
glauben sie nur dem Stammelnden? 
 
Sie haben etwas, worauf sie stolz sind. Wie nennen sie es doch, was 
sie stolz macht? Bildung nennen sie's, es zeichnet sie aus vor den 
Ziegenhirten. 
 
Drum hören sie ungern von sich das Wort `Verachtung`. So will ich denn 
zu ihrem Stolze reden. 
 
So will ich ihnen vom Verächtlichsten sprechen: das aber ist 
_der_letzte_Mensch_." 
 
Und also sprach Zarathustra zum Volke: 
 
Es ist an der Zeit, dass der Mensch sich sein Ziel stecke. Es ist an 
der Zeit, dass der Mensch den Keim seiner höchsten Hoffnung pflanze. 
 
Noch ist sein Boden dazu reich genug. Aber dieser Boden wird einst arm 
und zahm sein, und kein hoher Baum wird mehr aus ihm wachsen können. 
 
Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch nicht mehr den Pfeil seiner 
Sehnsucht über den Menschen hinaus wirft, und die Sehne seines Bogens 
verlernt hat, zu schwirren! 
 
Ich sage euch: man muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden 
Stern gebären zu können. Ich sage euch: ihr habt noch Chaos in euch. 
 
Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch keinen Stern mehr gebären wird. 
Wehe! Es kommt die Weit des verächtlichsten Menschen, der sich selber 
nicht mehr verachten kann. 
 
Seht! Ich zeige euch _den_letzten_Menschen_. 
 
"Was ist Liebe? Was ist Schöpfung? Was ist Sehnsucht? Was ist Stern" - 
so fragt der letzte Mensch und blinzelt. 
 
Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hüpft der letzte Mensch, 
der Alles klein macht. Sein Geschlecht ist unaustilgbar, wie der 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 10

Erdfloh; der letzte Mensch lebt am längsten. 
 
"Wir haben das Glück erfunden" - sagen die letzten Menschen und 
blinzeln. 
 
Sie haben den Gegenden verlassen, wo es hart war zu leben: denn man 
braucht Wärme. Man liebt noch den Nachbar und reibt sich an ihm: denn 
man braucht Wärme. 
 
Krankwerden und Misstrauen-haben gilt ihnen sündhaft: man geht achtsam 
einher. Ein Thor, der noch über Steine oder Menschen stolpert! 
 
Ein wenig Gift ab und zu: das macht angenehme Träume. Und viel Gift 
zuletzt, zu einem angenehmen Sterben. 
 
Man arbeitet noch, denn Arbeit ist eine Unterhaltung. Aber man sorgt 
dass die Unterhaltung nicht angreife. 
 
Man wird nicht mehr arm und reich: Beides ist zu beschwerlich. Wer 
will noch regieren? Wer noch gehorchen? Beides ist zu beschwerlich. 
 
Kein Hirt und Eine Heerde! Jeder will das Gleiche, Jeder ist gleich: 
wer anders fühlt, geht freiwillig in's Irrenhaus. 
 
"Ehemals war alle Welt irre" - sagen die Feinsten und blinzeln. 
 
Man ist klug und weiss Alles, was geschehn ist: so hat man kein Ende 
zu spotten. Man zankt sich noch, aber man versöhnt sich bald - sonst 
verdirbt es den Magen. 
 
Man hat sein Lüstchen für den Tag und sein Lüstchen für die Nacht: 
aber man ehrt die Gesundheit. 
 
"Wir haben das Glück erfunden" - sagen die letzten Menschen und 
blinzeln - 
 
Und hier endete die erste Rede Zarathustra's, welche man auch "die 
Vorrede" heisst: denn an dieser Stelle unterbrach ihn das Geschrei und 
die Lust der Menge. "Gieb uns diesen letzten Menschen, oh Zarathustra, 
- so riefen sie - mache uns zu diesen letzten Menschen! So schenken 
wir dir den Übermenschen!" Und alles Volk jubelte und schnalzte mit 
der Zunge. Zarathustra aber wurde traurig und sagte zu seinem Herzen: 
 
Sie verstehen mich nicht: ich bin nicht den Mund für diese Ohren. 
 
Zu lange wohl lebte ich im Gebirge, zu viel horchte ich auf Bäche und 
Bäume: nun rede ich ihnen gleich den Ziegenhirten. 
 
Unbewegt ist meine Seele und hell wie das Gebirge am Vormittag. Aber 
sie meinen, ich sei kalt und ein Spötter in furchtbaren Spässen. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 11

Und nun blicken sie mich an und lachen: und indem sie lachen, hassen 
sie mich noch. Es ist Eis in ihrem Lachen. 
 
 
6. 
 
Da aber geschah Etwas, das jeden Mund stumm und jedes Auge starr 
machte. Inzwischen nämlich hatte der Seiltänzer sein Werk begonnen: 
er war aus einer kleiner Thür hinausgetreten und gieng über das Seil, 
welches zwischen zwei Thürmen gespannt war, also, dass es über dem 
Markte und dem Volke hieng. Als er eben in der Mitte seines Weges war, 
öffnete sich die kleine Thür noch einmal, und ein bunter Gesell, einem 
Possenreisser gleich, sprang heraus und gieng mit schnellen Schritten 
dem Ersten nach. "Vorwärts, Lahmfuss, rief seine fürchterliche Stimme, 
vorwärts Faulthier, Schleichhändler, Bleichgesicht! Dass ich dich 
nicht mit meiner Ferse kitzle! Was treibst du hier zwischen Thürmen? 
In den Thurm gehörst du, einsperren sollte man dich, einem Bessern, 
als du bist, sperrst du die freie Bahn!" - Und mit jedem Worte kam er 
ihm näher und näher: als er aber nur noch einen Schritt hinter ihm 
war, da geschah das Erschreckliche, das jeden Mund stumm und jedes 
Auge starr machte: - er stiess ein Geschrei aus wie ein Teufel und 
sprang über Den hinweg, der ihm im Wege war. Dieser aber, als er so 
seinen Nebenbuhler siegen sah, verlor dabei den Kopf und das Seil; er 
warf seine Stange weg und schoss schneller als diese, wie ein Wirbel 
von Armen und Beinen, in die Tiefe. Der Markt und das Volk glich 
dem Meere, wenn der Sturm hineinfährt: Alles floh aus einander und 
übereinander, und am meisten dort, wo der Körper niederschlagen 
musste. 
 
Zarathustra aber blieb stehen, und gerade neben ihn fiel der Körper 
hin, übel zugerichtet und zerbrochen, aber noch nicht todt. Nach einer 
Weile kam dem Zerschmetterten das Bewusstsein zurück, und er sah 
Zarathustra neben sich knieen. "Was machst du da? sagte er endlich, 
ich wusste es lange, dass mir der Teufel ein Bein stellen werde. Nun 
schleppt er mich zur Hölle: willst du's ihm wehren?" 
 
"Bei meiner Ehre, Freund, antwortete Zarathustra, das giebt es Alles 
nicht, wovon du sprichst: es giebt keinen Teufel und keine Hölle. 
Deine Seele wird noch schneller todt sein als dein Leib: fürchte nun 
Nichts mehr!" 
 
Der Mann blickte misstrauisch auf. "Wenn du die Wahrheit sprichst, 
sagte er dann, so verliere ich Nichts, wenn ich das Leben verliere. 
Ich bin nicht viel mehr als ein Thier, das man tanzen gelehrt hat, 
durch Schläge und schmale Bissen." 
 
"Nicht doch, sprach Zarathustra; du hast aus der Gefahr deinen Beruf 
gemacht, daran ist Nichts zu verachten. Nun gehst du an deinem Beruf 
zu Grunde: dafür will ich dich mit meinen Händen begraben." 
 
Als Zarathustra diess gesagt hatte, antwortete der Sterbende nicht 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 12

mehr; aber er bewegte die Hand, wie als ob er die Hand Zarathustra's 
zum Danke suche. - 
 
 
7. 
 
Inzwischen kam der Abend, und der Markt barg sich in Dunkelheit: da 
verlief sich das Volk, denn selbst Neugierde und Schrekken werde 
müde. Zarathustra aber sass neben dem Todten auf der Erde und war in 
Gedanken versunken: so vergass er die Zeit. Endlich aber wurde es 
Nacht, und ein kalter Wind blies über den Einsamen. Da erhob sich 
Zarathustra und sagte zu seinem Herzen: 
 
Wahrlich, einen schönen Fischfang that heute Zarathustra! Keinen 
Menschen fieng er, wohl aber einen Leichnam. 
 
Unheimlich ist das menschliche Dasein und immer noch ohne Sinn: ein 
Possenreisser kann ihm zum Verhängniss werden. 
 
Ich will die Menschen den Sinn ihres Seins lehren: welcher ist der 
Übermensch, der Blitz aus der dunklen Wolke Mensch. 
 
Aber noch bin ich ihnen ferne, und mein Sinn redet nicht zu ihren 
Sinnen. Eine Mitte bin ich noch den Menschen zwischen einem Narren und 
einem Leichnam. 
 
Dunkel ist die Nacht, dunkel sind die Wege Zarathustra's. Komm, du 
kalter und steifer Gefährte! Ich trage dich dorthin, wo ich dich mit 
meinen Händen begrabe. 
 
 
8. 
 
Als Zarathustra diess zu seinem Herzen gesagt hatte, lud er den 
Leichnam auf seinem Rücken und machte sich auf den Weg. Und noch nicht 
war er hundert Schritte gegangen, da schlich ein Mensch an ihn heran 
und flüsterte ihm in's Ohr - und siehe! Der, welcher redete, war der 
Possenreisser vom Thurme. "Geh weg von dieser Stadt, oh Zarathustra, 
sprach er; es hassen dich hier zu Viele. Es hassen dich die Guten und 
Gerechten und sie nennen dich ihren Feind und Verächter; es hassen 
dich die Gläubigen des rechten Glaubens, und sie nennen dich die 
Gefahr der Menge. Dein Glück war es, dass man über dich lachte: und 
wahrlich, du redetest gleich einem Possenreisser. Dein Glück war 
es, dass du dich dem todten Hunde geselltest; als du dich so 
erniedrigtest, hast du dich selber für heute errettet. Geh aber fort 
aus dieser Stadt - oder morgen springe ich über dich hinweg, ein 
Lebendiger über einen Todten." Und als er diess gesagt hatte, 
verschwand der Mensch; Zarathustra aber gieng weiter durch die dunklen 
Gassen. 
 
Am Thore der Stadt begegneten ihm die Todtengräber: sie leuchteten 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 13

ihm mit der Fackel in's Gesicht, erkannten Zarathustra und spotteten 
sehr über ihn. "Zarathustra trägt den todten Hund davon: brav, dass 
Zarathustra zum Todtengräber wurde! Denn unsere Hände sind zu reinlich 
für diesen Braten. Will Zarathustra wohl dem Teufel seinen Bissen 
stehlen? Nun wohlan! Und gut Glück zur Mahlzeit! Wenn nur nicht der 
Teufel ein besserer Dieb ist, als Zarathustra! - er stiehlt die Beide, 
er frisst sie Beide!" Und sie lachten mit einander und steckten die 
Köpfe zusammen. 
 
Zarathustra sagte dazu kein Wort und gieng seines Weges. Als er zwei 
Stunden gegangen war, an Wäldern und Sümpfen vorbei, da hatte er zu 
viel das hungrige Geheul der Wölfe gehört, und ihm selber kam der 
Hunger. So blieb er an einem einsamen Hause stehn, in dem ein Licht 
brannte. 
 
Der Hunger überfällt mich, sagte Zarathustra, wie ein Räuber. In 
Wäldern und Sümpfen überfällt mich mein Hunger und in tiefer Nacht. 
 
Wunderliche Launen hat mein Hunger. Oft kommt er mir erst nach der 
Mahlzeit, und heute kam er den ganzen Tag nicht: wo weilte er doch? 
 
Und damit schlug Zarathustra an das Thor des Hauses. Ein alter Mann 
erschien; er trug das Licht und fragte: "Wer kommt zu mir und zu 
meinem schlimmen Schlafe?" 
 
"Ein Lebendiger und ein Todter, sagte Zarathustra. Gebt mir zu essen 
und zu trinken, ich vergass es am Tage. Der, welcher den Hungrigen 
speiset, erquickt seine eigene Seele: so spricht die Weisheit." 
 
Der Alte gieng fort, kam aber gleich zurück und bot Zarathustra Brod 
und Wein. "Eine böse Gegend ist's für Hungernde, sagte er; darum wohne 
ich hier. Thier und Mensch kommen zu mir, dem Einsiedler. Aber heisse 
auch deinen Gefährten essen und trinken, er ist müder als du." 
Zarathustra antwortete: "Todt ist mein Gefährte, ich werde ihn 
schwerlich dazu überreden." "Das geht mich Nichts an, sagte der Alte 
mürrisch; wer an meinem Hause anklopft, muss auch nehmen, was ich ihm 
biete. Esst und gehabt euch wohl!" - 
 
Darauf gieng Zarathustra wieder zwei Stunden und vertraute dem Wege 
und dem Lichte der Sterne: denn er war ein gewohnter Nachtgänger und 
liebte es, allem Schlafenden in's Gesicht zu sehn. Als aber der Morgen 
graute, fand sich Zarathustra in einem tiefen Walde, und kein Weg 
zeigte sich ihm mehr. Da legte er den Todten in einen hohlen Baum sich 
zu Häupten - denn er wollte ihn vor den Wölfen schützen - und sich 
selber auf den Boden und das Moos. Und alsbald schlief er ein, müden 
Leibes, aber mit einer unbewegten Seele. 
 
 
9. 
 
Lange schlief Zarathustra, und nicht nur die Morgenröthe gieng über 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 14

sein Antlitz, sondern auch der Vormittag. Endlich aber that sein Auge 
sich auf: verwundert sah Zarathustra in den Wald und die Stille, 
verwundert sah er in sich hinein. Dann erhob er sich schnell, wie ein 
Seefahrer, der mit Einem Male Land sieht, und jauchzte: denn er sah 
eine neue Wahrheit. Und also redete er dann zu seinem Herzen: 
 
Ein Licht gieng mir auf: Gefährten brauche ich und lebendige, - nicht 
todte Gefährten und Leichname, die ich mit mir trage, wohin ich will. 
 
Sondern lebendige Gefährten brauche ich, die mir folgen, weil sie sich 
selber folgen wollen - und dorthin, wo ich will. 
 
Ein Licht gieng mir auf: nicht zum Volke rede Zarathustra, sondern zu 
Gefährten! Nicht soll Zarathustra einer Heerde Hirt und Hund werden! 
 
Viele wegzulocken von der Heerde - dazu kam ich. Zürnen soll mir Volk 
und Heerde: Räuber will Zarathustra den Hirten heissen. 
 
Hirten sage ich, aber sie nennen sich die Guten und Gerechten. Hirten 
sage ich: aber sie nennen sich die Gläubigen des rechten Glaubens. 
 
Siehe die Guten und Gerechten! Wen hassen sie am meisten? Den, der 
zerbricht ihre Tafeln der Werthe, den Brecher, den Verbrecher: - das 
aber ist der Schaffende. 
 
Siehe die Gläubigen aller Glauben! Wen hassen sie am meisten? Den, der 
zerbricht ihre Tafeln der Werthe, den Brecher, den Verbrecher: - das 
aber ist der Schaffende. 
 
Gefährten sucht der Schaffende und nicht Leichname, und auch nicht 
Heerden und Gläubige. Die Mitschaffenden sucht der Schaffende, Die, 
welche neue Werthe auf neue Tafeln schreiben. 
 
Gefährten sucht der Schaffende, und Miterntende: denn Alles steht bei 
ihm reif zur Ernte. Aber ihm fehlen die hundert Sicheln: so rauft er 
Ähren aus und ist ärgerlich. 
 
Gefährten sucht der Schaffende, und solche, die ihre Sicheln zu wetzen 
wissen. Vernichter wird man sie heissen und Verächter des Guten und 
Bösen. Aber die Erntenden sind es und die Feiernden. 
 
Mitschaffende sucht Zarathustra, Miterntende und Mitfeiernde sucht 
Zarathustra: was hat er mit Heerden und Hirten und Leichnamen zu 
schaffen! 
 
Und du, mein erster Gefährte, gehab dich wohl! Gut begrub ich dich in 
deinem hohlen Baume, gut barg ich dich vor den Wölfen. 
 
Aber ich scheide von dir, die Zeit ist um. Zwischen Morgenröthe und 
Morgenröthe kam mir eine neue Wahrheit. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 15

Nicht Hirt soll ich sein, nicht Todtengräber. Nicht reden einmal will 
ich wieder mit dem Volke; zum letzten Male sprach ich zu einem Todten. 
 
Den Schaffenden, den Erntenden, den Feiernden will ich mich 
zugesellen: den Regenbogen will ich ihnen zeigen und alle die Treppen 
des Übermenschen. 
 
Den Einsiedlern werde ich mein Lied singen und den Zweisiedlern; und 
wer noch Ohren hat für Unerhörtes, dem will ich sein Herz schwer 
machen mit meinem Glücke. 
 
Zu meinem Ziele will ich, ich gehe meinen Gang; über die Zögernden 
und Saumseligen werde ich hinwegspringen. Also sei mein Gang ihr 
Untergang! 
 
 
10. 
 
Diess hatte Zarathustra zu seinem Herzen gesprochen, als die Sonne im 
Mittag stand: da blickte er fragend in die Höhe - denn er hörte über 
sich den scharfen Ruf eines Vogels. Und siehe! Ein Adler zog in weiten 
Kreisen durch die Luft, und an ihm hieng eine Schlange, nicht einer 
Beute gleich, sondern einer Freundin: denn sie hielt sich um seinen 
Hals geringelt. 
 
"Es sind meine Thiere!" sagte Zarathustra und freute sich von Herzen. 
 
"Das stolzeste Thier unter der Sonne und das klügste Thier unter der 
Sonne - sie sind ausgezogen auf Kundschaft. 
 
Erkunden wollen sie, ob Zarathustra noch lebe. Wahrlich, lebe ich 
noch? 
 
Gefährlicher fand ich's unter Menschen als unter Thieren, gefährlicher 
Wege geht Zarathustra. Mögen mich meine Thiere führen!" 
 
Als Zarathustra diess gesagt hatte, gedachte er der Worte des Heiligen 
im Walde, seufzte und sprach also zu seinem Herzen: 
 
Möchte ich klüger sein! Möchte ich klug von Grund aus sein, gleich 
meiner Schlange! 
 
Aber Unmögliches bitte ich da: so bitte ich denn meinen Stolz, dass er 
immer mit meiner Klugheit gehe! 
 
Und wenn mich einst meine Klugheit verlässt: - ach, sie liebt es, 
davonzufliegen! - möge mein Stolz dann noch mit meiner Thorheit 
fliegen! 
 
- Also begann Zarathustra's Untergang. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 16

 
 
Die Reden Zarathustra's 
 
Von den drei Verwandlungen 
 
Drie Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum 
Kameele wird, und zum Löwen das Kameel, und zum Kinde zuletzt der 
Löwe. 
 
Vieles Schwere giebt es dem Geiste, dem starken, tragsamen Geiste, dem 
Ehrfurcht innewohnt: nach dem Schweren und Schwersten verlangt seine 
Stärke. 
 
Was ist schwer? so fragt der tragsame Geist, so kniet er nieder, dem 
Kameele gleich, und will gut beladen sein. 
 
Was ist das Schwerste, ihr Helden? so fragt der tragsame Geist, dass 
ich es auf mich nehme und meiner Stärke froh werde. 
 
Ist es nicht das: sich erniedrigen, um seinem Hochmuth wehe zu thun? 
Seine Thorheit leuchten lassen, um seiner Weisheit zu spotten? 
 
Oder ist es das: von unserer Sache scheiden, wenn sie ihren Sieg 
feiert? Auf hohe Berge steigen, um den Versucher zu versuchen? 
 
Oder ist es das: sich von Eicheln und Gras der Erkenntniss nähren und 
um der Wahrheit willen an der Seele Hunger leiden? 
 
Oder ist es das: krank sein und die Tröster heimschicken und mit 
Tauben Freundschaft schliessen, die niemals hören, was du willst? 
 
Oder ist es das: in schmutziges Wasser steigen, wenn es das Wasser 
der Wahrheit ist, und kalte Frösche und heisse Kröten nicht von sich 
weisen? 
 
Oder ist es das: Die lieben, die uns verachten, und dem Gespenste die 
Hand reichen, wenn es uns fürchten machen will? 
 
Alles diess Schwerste nimmt der tragsame Geist auf sich: dem Kameele 
gleich, das beladen in die Wüste eilt, also eilt er in seine Wüste. 
 
Aber in der einsamsten Wüste geschieht die zweite Verwandlung: zum 
Löwen wird hier der Geist, Freiheit will er sich erbeuten und Herr 
sein in seiner eignen Wüste. 
 
Seinen letzten Herrn sucht er sich hier: feind will er ihm werden und 
seinem letzten Gotte, um Sieg will er mit dem grossen Drachen ringen. 
 
Welches ist der grosse Drache, den der Geist nicht mehr Herr und Gott 
heissen mag? "Du-sollst" heisst der grosse Drache. Aber der Geist des 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 17

Löwen sagt "Ich will". 
 
"Du-sollst" liegt ihm am Wege, goldfunkelnd, ein Schuppenthier, und 
auf jeder Schuppe glänzt golden "Du-sollst!" 
 
Tausendjährige Werthe glänzen an diesen Schuppen, und also spricht der 
mächtigste aller Drachen "aller Werth der Dinge - der glänzt an mir." 
 
"Aller Werth ward schon geschaffen, und aller geschaffene Werth - das 
bin ich. Wahrlich, es soll kein `Ich will` mehr geben!" Also spricht 
der Drache. 
 
Meine Brüder, wozu bedarf es des Löwen im Geiste? Was genügt nicht das 
lastbare Thier, das entsagt und ehrfürchtig ist? 
 
Neue Werthe schaffen - das vermag auch der Löwe noch nicht: aber 
Freiheit sich schaffen zu neuem Schaffen - das vermag die Macht des 
Löwen. 
 
Freiheit sich schaffen und ein heiliges Nein auch vor der Pflicht: 
dazu, meine Brüder bedarf es des Löwen. 
 
Recht sich nehmen zu neuen Werthen - das ist das furchtbarste Nehmen 
für einen tragsamen und ehrfürchtigen Geist. Wahrlich, ein Rauben ist 
es ihm und eines raubenden Thieres Sache. 
 
Als sein Heiligstes liebte er einst das "Du-sollst": nun muss er Wahn 
und Willkür auch noch im Heiligsten finden, dass er sich Freiheit 
raube von seiner Liebe: des Löwen bedarf es zu diesem Raube. 
 
Aber sagt, meine Brüder, was vermag noch das Kind, das auch der Löwe 
nicht vermochte? Was muss der raubende Löwe auch noch zum Kinde 
werden? 
 
Unschuld ist das Kind und Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein 
aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein heiliges Ja-sagen. 
 
Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Brüder, bedarf es eines heiligen 
Ja-sagens: _seinen_ Willen will nun der Geist, _seine_ Welt gewinnt 
sich der Weltverlorene. 
 
Drei Verwandlungen nannte ich euch des Geistes: wie der Geist zum 
Kameele ward, und zum Löwen das Kameel, und der Löwe zuletzt zum 
Kinde. -- 
 
Also sprach Zarathustra. Und damals weilte er in der Stadt, welche 
genannt wird: die bunte Kuh. 
 
 
 
Von den Lehrstühlen der Tugend 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 18

 
Man rühmte Zarathustra einen Weisen, der gut vom Schlafe und von der 
Tugend zu reden wisse: sehr werde er geehrt und gelohnt dafür, und 
alle Jünglinge sässen vor seinem Lehrstuhle. Zu ihm gieng Zarathustra, 
und mit allen Jünglingen sass er vor seinem Lehrstuhle. Und also 
sprach der Weise: 
 
Ehre und Scham vor dem Schlafe! Das ist das Erste! Und Allen aus dem 
Wege gehn, die schlecht schlafen und Nachts wachen! 
 
Schamhaft ist noch der Dieb vor dem Schlafe: stets stiehlt er sich 
leise durch die Nacht. Schamlos aber ist der Wächter der Nacht, 
schamlos trägt er sein Horn. 
 
Keine geringe Kunst ist schlafen: es thut schon Noth, den ganzen Tag 
darauf hin zu wachen. 
 
Zehn Mal musst du des Tages dich selber überwinden: das macht eine 
gute Müdigkeit und ist Mohn der Seele. 
 
Zehn Mal musst du dich wieder dir selber versöhnen; denn Überwindung 
ist Bitterniss, und schlecht schläft der Unversöhnte. 
 
Zehn Wahrheiten musst du des Tages finden: sonst suchst du noch des 
Nachts nach Wahrheit, und deine Seele blieb hungrig. 
 
Zehn Mal musst du lachen am Tage und heiter sein: sonst stört dich der 
Magen in der Nacht, dieser Vater der Trübsal. 
 
Wenige wissen das: aber man muss alle Tugenden haben, um gut zu 
schlafen. Werde ich falsch Zeugniss reden? Werde ich ehebrechen? 
 
Werde ich mich gelüsten lassen meines Nächsten Magd? Das Alles 
vertrüge sich schlecht mit gutem Schlafe. 
 
Und selbst wenn man alle Tugenden hat, muss man sich noch auf Eins 
verstehn: selber die Tugenden zur rechten Zeit schlafen schicken. 
 
Dass sie sich nicht mit einander zanken, die artigen Weiblein! Und 
über dich, du Unglückseliger! 
 
Friede mit Gott und dem Nachbar: so will es der gute Schlaf. Und 
Friede auch noch mit des Nachbars Teufel! Sonst geht er bei dir des 
Nachts um. 
 
Ehre der Obrigkeit und Gehorsam, und auch der krummen Obrigkeit! So 
will es der gute Schlaf. Was kann ich dafür, dass die Macht gerne auf 
krummen Beinen Wandelt? 
 
Der soll mir immer der beste Hirt heissen, der sein Schaf auf die 
grünste Aue führt: so verträgt es sich mit dem gutem Schlafe. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 19

 
Viel Ehren will ich nicht, noch grosse Schätze: das entzündet die 
Milz. Aber schlecht schläft es sich ohne einen guten Namen und einen 
kleinen Schatz. 
 
Eine kleine Gesellschaft ist mir willkommener als eine böse: doch muss 
sie gehn und kommen zur rechten Zeit. So verträgt es sich mit gutem 
Schlafe. 
 
Sehr gefallen mir auch die Geistig-Armen: sie fördern den Schlaf. 
Selig sind die, sonderlich, wenn man ihnen immer Recht giebt. 
 
Also läuft der Tag dem Tugendsamen. Kommt nun die Nacht, so hüte 
ich mich wohl, den Schlaf zu rufen! Nicht will er gerufen sein, der 
Schlaf, der der Herr der Tugenden ist! 
 
Sondern ich denke, was ich des Tages gethan und gedacht. Wiederkäuend 
frage ich mich, geduldsam gleich einer Kuh: welches waren doch deine 
zehn Überwindungen? 
 
Und welches waren die zehn Versöhnungen und die zehn Wahrheiten und 
die zehn Gelächter, mit denen sich mein Herz gütlich that? 
 
Solcherlei erwägend und gewiegt von vierzig Gedanken, überfällt mich 
auf einmal der Schlaf, der Ungerufne, der Herr der Tugenden. 
 
Der Schlaf klopft mir auf meine Auge: da wird es schwer. Der Schlaf 
berührt mir den Mund: da bleibt er offen. 
 
Wahrlich, auf weichen Sohlen kommt er mir, der liebste der Diebe, und 
stiehlt mir meine Gedanken: dumm stehe ich da wie dieser Lehrstuhl. 
 
Aber nicht lange mehr stehe ich dann: da liege ich schon. - 
 
Als Zarathustra den Weisen also sprechen hörte, lachte er bei sich im 
Herzen: denn ihm war dabei ein Licht aufgegangen. Und also sprach er 
zu seinem Herzen: 
 
Ein Narr ist mir dieser Weise da mit seinen vierzig Gedanken: aber ich 
glaube, dass er sich wohl auf das Schlafen versteht. 
 
Glücklich schon, wer in der Nähe dieses Weisen wohnt! Solch ein Schlaf 
steckt an, noch durch eine dicke Wand hindurch steckt er an. 
 
Ein Zauber wohnt selbst in seinem Lehrstuhle. Und nicht vergebens 
sassen die Jünglinge vor dem Prediger der Tugend. 
 
Seine Weisheit heisst: wachen, um gut zu schlafen. Und wahrlich, hätte 
das Leben keinen Sinn und müsste ich Unsinn wählen, so wäre auch mir 
diess der wählenswürdigste Unsinn. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 20

Jetzo verstehe ich klar, was einst man vor Allem suchte, wenn man 
Lehrer der Tugend suchte. Guten Schlaf suchte man sich und mohnblumige 
Tugenden dazu! 
 
Allen diesen gelobten Weisen der Lehrstühle war Weisheit der Schlaf 
ohne Träume: sie kannten keinen bessern Sinn des Lebens. 
 
Auch noch heute wohl giebt es Einige, wie diesen Prediger der Tugend, 
und nicht immer so Ehrliche: aber ihre Zeit ist um. Und nicht mehr 
lange stehen sie noch: da liegen sie schon. 
 
Selig sind diese Schläfrigen: denn sie sollen bald einnicken. - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Hinterweltlern 
 
Einst warf auch Zarathustra seinen Wahn jenseits des Menschen, gleich 
allen Hinterweltlern. Eines leidenden und zerquälten Gottes Werk 
schien mir da die Welt. 
 
Traum schien mir da die Welt und Dichtung eines Gottes; farbiger Rauch 
vor den Augen eines göttlich Unzufriednen. 
 
Gut und böse und Lust und Leid und Ich und Du - farbiger Rauch dünkte 
mich's vor schöpferischen Augen. Wegsehn wollte der Schöpfer von sich, 
- da schuf er die Welt. 
 
Trunkne Lust ist's dem Leidenden, wegzusehn von seinem Leiden und sich 
zu verlieren. Trunkne Lust Und Selbst-sich-Verlieren dünkte mich einst 
die Welt. 
 
Diese Welt, die ewig unvollkommene, eines ewigen Widerspruches Abbild 
und unvollkommnes Abbild - eine trunkne Lust ihrem unvollkommnen 
Schöpfer: - also dünkte mich einst die Welt. 
 
Also warf auch ich einst meinen Wahn jenseits des Menschen, gleich 
allen Hinterweltlern. Jenseits des Menschen in Wahrheit? 
 
Ach, ihr Brüder, dieser Gott, den ich schuf, war Menschen-Werk und 
-Wahnsinn, gleich allen Göttern! 
 
Mensch war er, und nur ein armes Stück Mensch und Ich: aus der eigenen 
Asche und Gluth kam es mir, dieses Gespenst, und wahrlich! Nicht kam 
es mir von Jenseits! 
 
Was geschah, meine Brüder? Ich überwand mich, den Leidenden, ich trug 
meine eigne Asche zu Berge, eine hellere Flamme erfand ich mir. Und 
siehe! Da _wich_ das Gespenst von mir! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 21

 
Leiden wäre es mir jetzt und Qual dem Genesenen, solche Gespenster zu 
glauben: Leiden wäre es mir jetzt und Erniedrigung. Also rede ich zu 
den Hinterweltlern. 
 
Leiden war's und Unvermögen - das schuf alle Hinterwelten; und jener 
kurze Wahnsinn des Glücks, den nur der Leidendste erfährt. 
 
Müdigkeit, die mit Einem Sprunge zum Letzten will, mit einem 
Todessprunge, eine arme unwissende Müdigkeit, die nicht einmal mehr 
wollen will: die schuf alle Götter und Hinterwelten. 
 
Glaubt es mir, meine Brüder! Der Leib war's, der am Leibe 
verzweifelte, - der tastete mit den Fingern des bethörten Geistes an 
die letzten Wände. 
 
Glaubt es mir, meine Brüder! Der Leib war's, der an der Erde 
verzweifelte, - der hörte den Bauch des Seins zu sich reden. 
 
Und da wollte er mit dem Kopfe durch die letzten Wände, und nicht nur 
mit dem Kopfe, - hinüber zu "jener Welt". 
 
Aber "jene Welt" ist gut verborgen vor dem Menschen, jene entmenschte 
unmenschliche Welt, die ein himmlisches Nichts ist; und der Bauch des 
Seins redet gar nicht zum Menschen, es sei denn als Mensch. 
 
Wahrlich, schwer zu beweisen ist alles Sein und schwer zum Reden zu 
bringen. Sagt mir, ihr Brüder, ist nicht das Wunderlichste aller Dinge 
noch am besten bewiesen? 
 
Ja, diess Ich und des Ich's Widerspruch und Wirrsal redet noch am 
redlichsten von seinem Sein, dieses schaffende, wollende, werthende 
Ich, welches das Maass und der Werth der Dinge ist. 
 
Und diess redlichste Sein, das Ich - das redet vom Leibe, und es will 
noch den Leib, selbst wenn es dichtet und schwärmt und mit zerbrochnen 
Flügeln flattert. 
 
Immer redlicher lernt es reden, das Ich: und je mehr es lernt, um so 
mehr findet es Worte und Ehren für Leib und Erde. 
 
Einen neuen Stolz lehrte mich mein Ich, den lehre ich die Menschen: 
- nicht mehr den Kopf in den Sand der himmlischen Dinge zu stecken, 
sondern frei ihn zu tragen, einen Erden-Kopf, der der Erde Sinn 
schafft! 
 
Einen neuen Willen lehre ich die Menschen: diesen Weg wollen, den 
blindlings der Mensch gegangen, und gut ihn heissen und nicht mehr von 
ihm bei Seite schleichen, gleich den Kranken und Absterbenden! 
 
Kranke und Absterbende waren es, die verachteten Leib und Erde und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 22

erfanden das Himmlische und die erlösenden Blutstropfen: aber auch 
noch diese süssen und düstern Gifte nahmen sie von Leib und Erde! 
 
Ihrem Elende wollten sie entlaufen, und die Sterne waren ihnen zu 
weit. Da seufzten sie: "Oh dass es doch himmlische Wege gäbe, sich in 
ein andres Sein und Glück zu schleichen!" - da erfanden sie sich ihre 
Schliche und blutigen Tränklein! 
 
Ihrem Leibe und dieser Erde nun entrückt wähnten sie sich, diese 
Undankbaren. Doch wem dankten sie ihrer Entrückung Krampf und Wonne? 
Ihrem Leibe und dieser Erde. 
 
Milde ist Zarathustra den Kranken. Wahrlich, er zürnt nicht ihren 
Arten des Trostes und Undanks. Mögen sie Genesende werden und 
Überwindende und einen höheren Leib sich schaffen! 
 
Nicht auch zürnt Zarathustra dem Genesenden, wenn er zärtlich nach 
seinem Wahne blickt und Mitternachts um das Grab seines Gottes 
schleicht: aber Krankheit und kranker Leib bleiben mir auch seine 
Thränen noch. 
 
Vieles krankhafte Volk gab es immer unter Denen, welche dichten und 
gottsüchtig sind; wüthend hassen sie den Erkennenden und jene jüngste 
der Tugenden, welche heisst: Redlichkeit. 
 
Rückwärts blicken sie immer nach dunklen Zeiten: da freilich war Wahn 
und Glaube ein ander Ding; Raserei der Vernunft war Gottähnlichkeit, 
und Zweifel Sünde. 
 
Allzugut kenne ich diese Gottähnlichen: sie wollen, dass an sie 
geglaubt werde, und Zweifel Sünde sei. Allzugut weiss ich auch, woran 
sie selber am besten glauben. 
 
Wahrlich nicht an Hinterwelten und erlösende Blutstropfen: sondern an 
den Leib glauben auch sie am besten, und ihr eigener Leib ist ihnen 
ihr Ding an sich. 
 
Aber ein krankhaftes Ding ist er ihnen: und gerne möchten sie aus 
der Haut fahren. Darum horchen sie nach den Predigern des Todes und 
predigen selber Hinterwelten. 
 
Hört mir lieber, meine Brüder, auf die Stimme des gesunden Leibes: 
eine redlichere und reinere Simme ist diess. 
 
Redlicher redet und reiner der gesunde Leib, der vollkommne und 
rechtwinklige: und er redet vom Sinn der Erde. 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 23

Von den Verächtern des Leibes 
 
Den Verächtern des Leibes will ich mein Wort sagen. Nicht umlernen und 
umlehren sollen sie mir, sondern nur ihrem eignen Leibe Lebewohl sagen 
- und also stumm werden. 
 
"Leib bin ich und Seele" - so redet das Kind. Und warum sollte man 
nicht wie die Kinder reden? 
 
Aber der Erwachte, der Wissende sagt: Leib bin ich ganz und gar, und 
Nichts ausserdem; und Seele ist nur ein Wort für ein Etwas am Leibe. 
 
Der Leib ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit Einem Sinne, ein 
Krieg und ein Frieden, eine Heerde und ein Hirt. 
 
Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein Bruder, 
die du "Geist" nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner grossen 
Vernunft. 
 
"Ich" sagst du und bist stolz auf diess Wort. Aber das Grössere ist, 
woran du nicht glauben willst, - dein Leib und seine grosse Vernunft: 
die sagt nicht Ich, aber thut Ich. 
 
Was der Sinn fühlt, was der Geist erkennt, das hat niemals in sich 
sein Ende. Aber Sinn und Geist möchten dich überreden, sie seien aller 
Dinge Ende: so eitel sind sie. 
 
Werk- und Spielzeuge sind Sinn und Geist: hinter ihnen liegt noch das 
Selbst. Das Selbst sucht auch mit den Augen der Sinne, es horcht auch 
mit den Ohren des Geistes. 
 
Immer horcht das Selbst und sucht: es vergleicht, bezwingt, erobert, 
zerstört. Es herrscht und ist auch des Ich's Beherrscher. 
 
Hinter deinen Gedanken und Gefühlen, mein Bruder, steht ein mächtiger 
Gebieter, ein unbekannter Weiser - der heisst Selbst. In deinem Leibe 
wohnt er, dein Leib ist er. 
 
Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weisheit. 
Und wer weiss denn, wozu dein Leib gerade deine beste Weisheit nöthig 
hat? 
 
Dein Selbst lacht über dein Ich und seine stolzen Sprünge. "Was sind 
mir diese Sprünge und Flüge des Gedankens? sagt es sich. Ein Umweg 
zu meinem Zwecke. Ich bin das Gängelband des Ich's und der Einbläser 
seiner Begriffe." 
 
Das Selbst sagt zum Ich: "hier fühle Schmerz!" Und da leidet es und 
denkt nach, wie es nicht mehr leide - und dazu eben _soll_ es denken. 
 
Das Selbst sagt zum Ich: "hier fühle Lust!" Da freut es sich und denkt 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 24

nach, wie es noch oft sich freue - und dazu eben _soll_ es denken. 
 
Den Verächtern des Leibes will ich ein Wort sagen. Dass sie verachten, 
das macht ihr Achten. Was ist es, das Achten und Verachten und Werth 
und Willen schuf? 
 
Das schaffende Selbst schuf sich Achten und Verachten, es schuf sich 
Lust und Weh. Der schaffende Leib schuf sich den Geist als eine Hand 
seines Willens. 
 
Noch in eurer Thorheit und Verachtung, ihr Verächter des Leibes, dient 
ihr eurem Selbst. Ich sage euch: euer Selbst selber will sterben und 
kehrt sich vom Leben ab. 
 
Nicht mehr vermag es das, was es am liebsten wilI: - über sich hinaus 
zu schaffen. Das will es am liebsten, das ist seine ganze Inbrunst. 
 
Aber zu spät ward es ihm jetzt dafür: - so will euer Selbst untergehn, 
ihr Verächter des Leibes. 
 
Untergehn will euer Selbst, und darum wurdet ihr zu Verächtern des 
Leibes! Denn nicht mehr vermögt ihr über euch hinaus zu schaffen. 
 
Und darum zürnt ihr nun dem Leben und der Erde. Ein ungewusster Neid 
ist im scheelen Blick eurer Verachtung. 
 
Ich gehe nicht euren Weg, ihr Verächter des Leibes! Ihr seid mir keine 
Brücken zum Übermenschen! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Freuden- und Leidenschaften 
 
Mein Bruder, wenn du eine Tugend hast, und es deine Tugend ist, so 
hast du sie mit Niemandem gemeinsam. 
 
Freilich, du willst sie bei Namen nennen und liebkosen; du willst sie 
am Ohre zupfen und Kurzweil mit ihr treiben. 
 
Und siehe! Nun hast du ihren Namen mit dem Volke gemeinsam und bist 
Volk und Heerde geworden mit deiner Tugend! 
 
Besser thätest du, zu sagen: "unaussprechbar ist und namenlos, was 
meiner Seele Qual und Süsse macht und auch noch der Hunger meiner 
Eingeweide ist." 
 
Deine Tugend sei zu hoch für die Vertraulichkeit der Namen: und musst 
du von ihr reden, so schäme dich nicht, von ihr zu stammeln. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 25

So sprich und stammle: "Das ist _mein_ Gutes, das liebe ich, so 
gefällt es mir ganz, so allein will ich das Gute. 
 
Nicht will ich es als eines Gottes Gesetz, nicht will ich es als 
eine Menschen-Satzung und -Nothdurft: kein Wegweiser sei es mir für 
Über-Erden und Paradiese. 
 
Eine irdische Tugend ist es, die ich liebe: wenig Klugheit ist darin 
und am wenigsten die Vernunft Aller. 
 
Aber dieser Vogel baute bei mir sich das Nest: darum liebe und herze 
ich ihn, - nun sitze er bei mir auf seinen goldnen Eiern." 
 
So sollst du stammeln und deine Tugend loben. 
 
Einst hattest du Leidenschaften und nanntest sie böse. Aber jetzt hast 
du nur noch deine Tugenden: die wuchsen aus deinen Leidenschaften. 
 
Du legtest dein höchstes Ziel diesen Leidenschaften an's Herz: da 
wurden sie deine Tugenden und Freudenschaften. 
 
Und ob du aus dem Geschlechte der Jähzornigen wärest oder aus dem der 
Wollüstigen oder der Glaubens-Wüthigen oder der Rachsüchtigen: 
 
Am Ende wurden alle deine Leidenschaften zu Tugenden und alle deine 
Teufel zu Engeln. 
 
Einst hattest du wilde Hunde in deinem Keller: aber am Ende 
verwandelten sie sich zu Vögeln und lieblichen Sängerinnen. 
 
Aus deinen Giften brautest du dir deinen Balsam; deine Kuh Trübsal 
melktest du, - nun trinkst du die süsse Milch ihres Euters. 
 
Und nichts Böses wächst mehr fürderhin aus dir, es sei denn das Böse, 
das aus dem Kampfe deiner Tugenden wächst. 
 
Mein Bruder, wenn du Glück hast, so hast du Eine Tugend und nicht 
mehr: so gehst du leichter über die Brücke. 
 
Auszeichnend ist es, viele Tugenden zu haben, aber ein schweres Loos; 
und Mancher gieng in die Wüste und tödtete sich, weil er müde war, 
Schlacht und Schlachtfeld von Tugenden zu sein. 
 
Mein Bruder, ist Krieg und Schlacht böse? Aber nothwendig ist diess 
Böse, nothwendig ist der Neid und das Misstrauen und die Verleumdung 
unter deinen Tugenden. 
 
Siehe, wie jede deiner Tugenden begehrlich ist nach dem Höchsten: sie 
will deinen ganzen Geist, dass er _ihr_ Herold sei, sie will deine 
ganze Kraft in Zorn, Hass und Liebe. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 26

Eifersüchtig ist jede Tugend auf die andre, und ein furchtbares Ding 
ist Eifersucht. Auch Tugenden können an der Eifersucht zu Grunde gehn. 
 
Wen die Flamme der Eifersucht umringt, der wendet zuletzt, gleich dem 
Scorpione, gegen sich selber den vergifteten Stachel. 
 
Ach, mein Bruder, sahst du noch nie eine Tugend sich selber verleumden 
und erstechen? 
 
Der Mensch ist Etwas, das überwunden werden muss: und darum sollst du 
deine Tugenden lieben, - denn du wirst an ihnen zu Grunde gehn. - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom bleichen Verbrecher 
 
Ihr wollt nicht tödten, ihr Richter und Opferer, bevor das Thier nicht 
genickt hat? Seht, der bleiche Verbrecher hat genickt: aus seinem Auge 
redet die grosse Verachtung. 
 
"Mein Ich ist Etwas, das überwunden werden soll: mein Ich ist mir die 
grosse Verachtung des Menschen": so redet es aus diesem Auge. 
 
Dass er sich selber richtete, war sein höchster Augenblick: lasst den 
Erhabenen nicht wieder zurück in sein Niederes! 
 
Es giebt keine Erlösung für Den, der so an sich selber leidet, es sei 
denn der schnelle Tod. 
 
Euer Tödten, ihr Richter, soll ein Mitleid sein und keine Rache. Und 
indem ihr tödtet, seht zu, dass ihr selber das Leben rechtfertiget! 
 
Es ist nicht genug, dass ihr euch mit Dem versöhnt, den ihr tödtet. 
Eure Traurigkeit sei Liebe zum Übermenschen: so rechtfertigt ihr euer 
Noch-Leben! 
 
"Feind" sollt ihr sagen, aber nicht "Bösewicht"; "Kranker" sollt 
ihr sagen, aber nicht "Schuft"; "Thor" sollt ihr sagen, aber nicht 
"Sünder". 
 
Und du, rother Richter, wenn du laut sagen wolltest, was du Alles 
schon in Gedanken gethan hast: so würde Jedermann schreien: "Weg mit 
diesem Unflath und Giftwurm!" 
 
Aber ein Anderes ist der Gedanke, ein Anderes die That, ein Anderes 
das Bild der That. Das Rad des Grundes rollt nicht wischen ihnen. 
 
Ein Bild machte diesen bleichen Menschen bleich. Gleichwüchsig war er 
seiner That, als er sie that: aber ihr Bild ertrug er nicht, als sie 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 27

gethan war. 
 
Immer sah er sich nun als Einer That Thäter. Wahnsinn heisse ich 
diess: die Ausnahme verkehrte sich ihm zum Wesen. 
 
Der Strich bannt die Henne; der Streich, den er führte, bannte seine 
arme Vernunft - den Wahnsinn _nach_ der That heisse ich diess. 
 
Hört, ihr Richter! Einen anderen Wahnsinn giebt es noch: und der ist 
vor der That. Ach, ihr krocht mir nicht tief genug in diese Seele! 
 
So spricht der rothe Richter: "was mordete doch dieser Verbrecher? Er 
wollte rauben." Aber ich sage euch: seine Seele wollte Blut, nicht 
Raub: er dürstete nach dem Glück des Messers! 
 
Seine arme Vernunft aber begriff diesen Wahnsinn nicht und überredete 
ihn. "Was liegt an Blut! sprach sie; willst du nicht zum mindesten 
einen Raub dabei machen? Eine Rache nehmen?" 
 
Und er horchte auf seine arme Vernunft: wie Blei lag ihre Rede auf 
ihm, - da raubte er, als er mordete. Er wollte sich nicht seines 
Wahnsinns schämen. 
 
Und nun wieder liegt das Blei seiner Schuld auf ihm, und wieder ist 
seine arme Vernunft so steif, so gelähmt, so schwer. 
 
Wenn er nur den Kopf schütteln könnte, so würde seine Last 
herabrollen: aber wer schüttelt diesen Kopf? 
 
Was ist dieser Mensch? Ein Haufen von Krankheiten, welche durch den 
Geist in die Welt hinausgreifen: da wollen sie ihre Beute machen. 
 
Was ist dieser Mensch? Ein Knäuel wilder Schlangen, welche selten bei 
einander Ruhe haben, - da gehn sie für sich fort und suchen Beute in 
der Welt. 
 
Seht diesen armen Leib! Was er litt und begehrte, das deutete sich 
diese arme Seele, - sie deutete es als mörderische Lust und Gier nach 
dem Glück des Messers. 
 
Wer jetzt krank wird, den überfällt das Böse, das jetzt böse ist: wehe 
will er thun, mit dem, was ihm wehe thut. Aber es gab andre Zeiten und 
ein andres Böses und Gutes. 
 
Einst war der Zweifel böse und der Wille zum Selbst. Damals wurde der 
Kranke zum Ketzer und zur Hege: als Ketzer und Hexe litt er und wollte 
leiden machen. 
 
Aber diess will nicht in eure Ohren: euren Guten schade es, sagt ihr 
mir. Aber was liegt mir an euren Guten! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 28

Vieles an euren Guten macht mir Ekel, und wahrlich nicht ihr Böses. 
Wollte ich doch, sie hätten einen Wahnsinn, an dem sie zu Grunde 
giengen, gleich diesem bleichen Verbrecher! 
 
Wahrlich, ich wollte, ihr Wahnsinn hiesse Wahrheit oder Treue oder 
Gerechtigkeit: aber sie haben ihre Tugend, um lange zu leben und in 
einem erbärmlichen Behagen. 
 
Ich bin ein Geländer am Strome: fasse mich, wer mich fassen kann! Eure 
Krücke aber bin ich nicht. - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Lesen und Schreiben 
 
Von allem Geschriebenen liebe ich nur Das, was Einer mit seinem Blute 
schreibt. Schreibe mit Blut: und du wirst erfahren, dass Blut Geist 
ist. 
 
Es ist nicht leicht möglich, fremdes Blut zu verstehen: ich hasse die 
lesenden Müssiggänger. 
 
Wer den Leser kennt, der thut Nichts mehr für den Leser. Noch ein 
Jahrhundert Leser - und der Geist selber wird stinken. 
 
Dass Jedermann lesen lernen darf, verdirbt auf die Dauer nicht allein 
das Schreiben, sondern auch das Denken. 
 
Einst war der Geist Gott, dann wurde er zum Menschen und jetzt wird er 
gar noch Pöbel. 
 
Wer in Blut und Sprüchen schreibt, der will nicht gelesen, sondern 
auswendig gelernt werden. 
 
Im Gebirge ist der nächste Weg von Gipfel zu Gipfel: aber dazu musst 
du lange Beine haben. Sprüche sollen Gipfel sein: und Die, zu denen 
gesprochen wird, Grosse und Hochwüchsige. 
 
Die Luft dünn und rein, die Gefahr nahe und der Geist voll einer 
fröhlichen Bosheit: so passt es gut zu einander. 
 
Ich will Kobolde um mich haben, denn ich bin muthig. Muth, der die 
Gespenster verscheucht, schafft sich selber Kobolde, - der Muth will 
lachen. 
 
Ich empfinde nicht mehr mit euch: diese Wolke, die ich unter mir sehe, 
diese Schwärze und Schwere, über die ich lache, - gerade das ist eure 
Gewitterwolke. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 29

Ihr seht nach Oben, wenn ihr nach Erhebung verlangt. Und ich sehe 
hinab, weil ich erhoben bin. 
 
Wer von euch kann zugleich lachen und erhoben sein? 
 
Wer auf den höchsten Bergen steigt, der lacht über alle Trauer-Spiele 
und Trauer-Ernste. 
 
Muthig, unbekümmert, spöttisch, gewaltthätig - so will uns die 
Weisheit: sie ist ein Weib und liebt immer nur einen Kriegsmann. 
 
Ihr sagt mir: "das Leben ist schwer zu tragen." Aber wozu hättet ihr 
Vormittags euren Stolz und Abends eure Ergebung? 
 
Das Leben ist schwer zu tragen: aber so thut mir doch nicht so 
zärtlich! Wir sind allesammt hübsche lastbare Esel und Eselinnen. 
 
Was haben wir gemein mit der Rosenknospe, welche zittert, weil ihr ein 
Tropfen Thau auf dem Leibe liegt? 
 
Es ist wahr: wir lieben das Leben, nicht, weil wir an's Leben, sondern 
weil wir an's Lieben gewöhnt sind. 
 
Es ist immer etwas Wahnsinn in der Liebe. Es ist aber immer auch etwas 
Vernunft im Wahnsinn. 
 
Und auch mir, der ich dem Leben gut bin, scheinen Schmetterlinge und 
Seifenblasen und was ihrer Art unter Menschen ist, am meisten vom 
Glücke zu wissen. 
 
Diese leichten thörichten zierlichen beweglichen Seelchen flattern zu 
sehen - das verführt Zarathustra zu Thränen und Liedern. 
 
Ich würde nur an einen Gott glauben, der zu tanzen verstünde. 
 
Und als ich meinen Teufel sah, da fand ich ihn ernst, gründlich, tief, 
feierlich: es war der Geist der Schwere, - durch ihn fallen alle 
Dinge. 
 
Nicht durch Zorn, sondern durch Lachen tödtet man. Auf, lasst uns den 
Geist der Schwere tödten! 
 
Ich habe gehen gelernt: seitdem lasse ich mich laufen. Ich habe 
fliegen gelernt: seitdem will ich nicht erst gestossen sein, um von 
der Stelle zu kommen. 
 
Jetzt bin ich leicht, jetzt fliege ich, jetzt sehe ich mich unter mir, 
jetzt tanzt ein Gott durch mich. 
 
Also sprach Zarathustra. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 30

 
 
Vom Baum am Berge 
 
Zarathustra's Auge hatte gesehn, dass ein Jüngling ihm auswich. Und 
als er eines Abends allein durch die Berge gieng, welche die Stadt 
umschliessen, die genannt wird "die bunte Kuh": siehe, da fand er im 
Gehen diesen Jüngling, wie er an einen Baum gelehnt sass und müden 
Blickes in das Thal schaute. Zarathustra fasste den Baum an, bei 
welchem der Jüngling sass, und sprach also: 
 
Wenn ich diesen Baum da mit meinen Händen schütteln wollte, ich würde 
es nicht vermögen. 
 
Aber der Wind, den wir nicht sehen, der quält und biegt ihn, wohin er 
will. Wir werden am schlimmsten von unsichtbaren Händen gebogen und 
gequält. 
 
Da erhob sich der Jüngling bestürzt und sagte: "ich höre Zarathustra 
und eben dachte ich an ihn." Zarathustra entgegnete: 
 
"Was erschrickst du desshalb? - Aber es ist mit dem Menschen wie mit 
dem Baume. 
 
Je mehr er hinauf in die Höhe und Helle will, um so stärker streben 
seine Wurzeln erdwärts, abwärts, in's Dunkle, Tiefe, - in's Böse." 
 
"Ja in's Böse! rief der Jüngling. Wie ist es möglich, dass du meine 
Seele entdecktest?" 
 
Zarathustra lächelte und sprach: "Manche Seele wird man nie entdecken, 
es sei denn, dass man sie zuerst erfindet." "Ja in's Böse! rief der 
Jüngling nochmals. 
 
Du sagtest die Wahrheit, Zarathustra. Ich traue mir selber nicht 
mehr, seitdem ich in die Höhe will, und Niemand traut mir mehr, - wie 
geschieht diess doch? 
 
Ich verwandele mich zu schnell: mein Heute widerlegt mein Gestern. Ich 
überspringe oft die Stufen, wenn ich steige, - das verzeiht mir keine 
Stufe. 
 
Bin ich oben, so finde ich mich immer allein. Niemand redet mit mir, 
der Frost der Einsamkeit macht mich zittern. Was will ich doch in der 
Höhe? 
 
Meine Verachtung und meine Sehnsucht wachsen mit einander; je höher 
ich steige, um so mehr verachte ich Den, der steigt. Was will er doch 
in der Höhe? 
 
Wie schäme ich mich meines Steigens und Stolperns! Wie spotte ich 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 31

meines heftigen Schnaubens! Wie hasse ich den Fliegenden! Wie müde bin 
ich in der Höhe!" 
 
Hier schwieg der Jüngling. Und Zarathustra betrachtete den Baum, an 
dem sie standen, und sprach also: 
 
Dieser Baum steht einsam hier am Gebirge; er wuchs hoch hinweg über 
Mensch und Thier. 
 
Und wenn er reden wollte, er würde Niemanden haben, der ihn verstünde: 
so hoch wuchs er. 
 
Nun wartet er und wartet, - worauf wartet er doch? Er wohnt dem Sitze 
der Wolken zu nahe: er wartet wohl auf den ersten Blitz? 
 
Als Zarathustra diess gesagt hatte, rief der Jüngling mit heftigen 
Gebärden: "Ja, Zarathustra, du sprichst die Wahrheit. Nach meinem 
Untergange verlangte ich, als ich in die Höhe wollte, und du bist der 
Blitz, auf den ich wartete! Siehe, was bin ich noch, seitdem du uns 
erschienen bist? Der _Neid_ auf dich ist's, der mich zerstört hat!" - 
So sprach der Jüngling und weinte bitterlich. Zarathustra aber legte 
seinen Arm um ihn und führte ihn mit sich fort. 
 
Und als sie eine Weile mit einander gegangen waren, hob Zarathustra 
also an zu sprechen: 
 
Es zerreisst mir das Herz. Besser als deine Worte es sagen, sagt mir 
dein Auge alle deine Gefahr. 
 
Noch bist du nicht frei, du _suchst_ noch nach Freiheit. Übernächtig 
machte dich dein Suchen und überwach. 
 
In die freie Höhe willst du, nach Sternen dürstet deine Seele. Aber 
auch deine schlimmen Triebe dürsten nach Freiheit. 
 
Deine wilden Hunde wollen in die Freiheit; sie bellen vor Lust in 
ihrem Keller, wenn dein Geist alle Gefängnisse zu lösen trachtet. 
 
Noch bist du mir ein Gefangner, der sich Freiheit ersinnt: ach, klug 
wird solchen Gefangnen die Seele, aber auch arglistig und schlecht. 
 
Reinigen muss sich noch der Befreite des Geistes. Viel Gefängniss und 
Moder ist noch in ihm zurück: rein muss noch sein Auge werden. 
 
Ja, ich kenne deine Gefahr. Aber bei meiner Liebe und Hoffnung 
beschwöre ich dich: wirf deine Liebe und Hoffnung nicht weg! 
 
Edel fühlst du dich noch, und edel fühlen dich auch die Andern noch, 
die dir gram sind und böse Blicke senden. Wisse, dass Allen ein Edler 
im Wege steht. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 32

Auch den Guten steht ein Edler im Wege: und selbst wenn sie ihn einen 
Guten nennen, so wollen sie ihn damit bei Seite bringen. 
 
Neues will der Edle schaffen und eine neue Tugend. Altes will der 
Gute, und dass Altes erhalten bleibe. 
 
Aber nicht das ist die Gefahr des Edlen, dass er ein Guter werde, 
sondern ein Frecher, ein Höhnender, ein Vernichter. 
 
Ach, ich kannte Edle, die verloren ihre höchste Hoffnung. Und nun 
verleumdeten sie alle hohen Hoffnungen. 
 
Nun lebten sie frech in kurzen Lüsten, und über den Tag hin warfen sie 
kaum noch Ziele. 
 
"Geist ist auch Wollust" - so sagten sie. Da zerbrachen ihrem Geiste 
die Flügel: nun kriecht er herum und beschmutzt im Nagen. 
 
Einst dachten sie Helden zu werden: Lüstlinge sind es jetzt. Ein Gram 
und ein Grauen ist ihnen der Held. 
 
Aber bei meiner Liebe und Hoffnung beschwöre ich dich: wirf den Helden 
in deiner Seele nicht weg! Halte heilig deine höchste Hoffnung! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Predigern des Todes 
 
Es giebt Prediger des Todes: und die Erde ist voll von Solchen, denen 
Abkehr gepredigt werden muss vom Leben. 
 
Voll ist die Erde von Überflüssigen, verdorben ist das Leben durch die 
Viel-zu-Vielen. Möge man sich mit dem "ewigen Leben" aus diesem Leben 
weglocken! 
 
"Gelbe": so nennt man die Prediger des Todes, oder "Schwarze". Aber 
ich will sie euch noch in andern Farben zeigen. 
 
Da sind die Fürchterlichen, welche in sich das Raubthier herumtragen 
und keine Wahl haben, es sei denn Lüste oder Selbstzerfleischung. Und 
auch ihre Lüste sind noch Selbstzerfleischung. 
 
Sie sind noch nicht einmal Menschen geworden, diese Fürchterlichen: 
mögen sie Abkehr predigen vom Leben und selber dahinfahren! 
 
Da sind die Schwindsüchtigen der Seele: kaum sind sie geboren, so 
fangen sie schon an zu sterben und sehnen sich nach Lehren der 
Müdigkeit und Entsagung. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 33

Sie wollen gerne todt sein, und wir sollten ihren Willen gut heissen! 
Hüten wir uns, diese Todten zu erwecken und diese lebendigen Särge zu 
versehren! 
 
Ihnen begegnet ein Kranker oder ein Greis oder ein Leichnam; und 
gleich sagen sie "das Leben ist widerlegt!" 
 
Aber nur sie sind widerlegt und ihr Auge, welches nur das Eine Gesicht 
sieht am Dasein. 
 
Eingehüllt in dicke Schwermuth und begierig auf die kleinen Zufälle, 
welche den Tod bringen: so warten sie und beissen die Zähne auf 
einander. 
 
Oder aber: sie greifen nach Zuckerwerk und spotten ihrer Kinderei 
dabei: sie hängen an ihrem Strohhalm Leben und spotten, dass sie noch 
an einem Strohhalm hängen. 
 
Ihre Weisheit lautet: "ein Thor, der leben bleibt, aber so sehr sind 
wir Thoren! Und das eben ist das Thörichtste am Leben!" - 
 
"Das Leben ist nur Leiden" - so sagen Andre und lügen nicht: so sorgt 
doch, dass _ihr_ aufhört! So sorgt doch, dass das Leben aufhört, 
welches nur Leiden ist! 
 
Und also laute die Lehre eurer Tugend "du sollst dich selber tödten! 
Du sollst dich selber davonstehlen!" - 
 
"Wollust ist Sünde, - so sagen die Einen, welche den Tod predigen - 
lasst uns bei Seite gehn und keine Kinder zeugen!" 
 
"Gebären ist mühsam, - sagen dich Andern - wozu noch gebären? Man 
gebiert nur Unglückliche!" Und auch sie sind Prediger des Todes. 
 
"Mitleid thut noth - so sagen die Dritten. Nehmt hin, was ich habe! 
Nehmt hin, was ich bin! Um so weniger bindet mich das Leben!" 
 
Wären sie Mitleidige von Grund aus, so würden sie ihren Nächsten das 
Leben verleiden. Böse sein - das wäre ihre rechte Güte. 
 
Aber sie wollen loskommen vom Leben: was schiert es sie, dass sie 
Andre mit ihren Ketten und Geschenken noch fester binden! - 
 
Und auch ihr, denen das Leben wilde Arbeit und Unruhe ist: seid ihr 
nicht sehr müde des Lebens? Seid ihr nicht sehr reif für die Predigt 
des Todes? 
 
Ihr Alle, denen die wilde Arbeit lieb ist und das Schnelle, Neue, 
Fremde, - ihr ertragt euch schlecht, euer Fleiss ist Flucht und Wille, 
sich selber zu vergessen. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 34

Wenn ihr mehr an das Leben glaubtet, würdet ihr weniger euch dem 
Augenblicke hinwerfen. Aber ihr habt zum Warten nicht Inhalt genug in 
euch - und selbst zur Faulheit nicht! 
 
Überall ertönt die Stimme Derer, welche den Tod predigen: und die Erde 
ist voll von Solchen, welchen der Tod gepredigt werden muss. 
 
Oder "das ewige Leben": das gilt mir gleich, - wofern sie nur schnell 
dahinfahren! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Krieg und Kriegsvolke 
 
Von unsern besten Feinden wollen wir nicht geschont sein, und auch von 
Denen nicht, welche wir von Grund aus lieben. So lasst mich denn euch 
die Wahrheit sagen! 
 
Meine Brüder im Kriege! Ich liebe euch von Grund aus, ich bin und war 
Euresgleichen. Und ich bin auch euer bester Feind. So lasst mich denn 
euch die Wahrheit sagen! 
 
Ich weiss um den Hass und Neid eures Herzens. Ihr seid nicht gross 
genug, um Hass und Neid nicht zu kennen. So seid denn gross genug, 
euch ihrer nicht zu schämen! 
 
Und wenn ihr nicht Heilige der Erkenntniss sein könnt, so seid mir 
wenigstens deren Kriegsmänner. Das sind die Gefährten und Vorläufer 
solcher Heiligkeit. 
 
Ich sehe viel Soldaten: möchte ich viel Kriegsmänner sehn! "Ein-form" 
nennt man's, was sie tragen: möge es nicht Ein-form sein, was sie 
damit verstecken! 
 
Ihr sollt mir Solche sein, deren Auge immer nach einem Feinde sucht - 
nach _eurem_ Feinde. Und bei Einigen von euch giebt es einen Hass auf 
den ersten Blick. 
 
Euren Feind sollt ihr suchen, euren Krieg sollt ihr führen und 
für eure Gedanken! Und wenn euer Gedanke unterliegt, so soll eure 
Redlichkeit darüber noch Triumph rufen! 
 
Ihr sollt den Frieden lieben als Mittel zu neuen Kriegen. Und den 
kurzen Frieden mehr, als den langen. 
 
Euch rathe ich nicht zur Arbeit, sondern zum Kampfe. Euch rathe ich 
nicht zum Frieden, sondern zum Siege. Eure Arbeit sei ein Kampf, euer 
Friede sei ein Sieg! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 35

Man kann nur schweigen und stillsitzen, wenn man Pfeil und Bogen hat: 
sonst schwätzt und zankt man. Euer Friede sei ein Sieg! 
 
Ihr sagt, die gute Sache sei es, die sogar den Krieg heilige? Ich sage 
euch: der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt. 
 
Der Krieg und der Muth haben mehr grosse Dinge gethan, als die 
Nächstenliebe. Nicht euer Mitleiden, sondern eure Tapferkeit rettete 
bisher die Verunglückten. 
 
Was ist gut? fragt ihr. Tapfer sein ist gut. Lasst die kleinen Mädchen 
reden: "gut sein ist, was hübsch zugleich und rührend ist." 
 
Man nennt euch herzlos: aber euer Herz ist ächt, und ich liebe die 
Scham eurer Herzlichkeit. Ihr schämt euch eurer Fluth, und Andre 
schämen sich ihrer Ebbe. 
 
Ihr seid hässlich? Nun wohlan, meine Brüder! So nehmt das Erhabne um 
euch, den Mantel des Hässlichen! 
 
Und wenn eure Seele gross wird, so wird sie übermüthig, und in eurer 
Erhabenheit ist Bosheit. Ich kenne euch. 
 
In der Bosheit begegnet sich der Übermüthige mit dem Schwächlinge. 
Aber sie missverstehen einander. Ich kenne euch. 
 
Ihr dürft nur Feinde haben, die zu hassen sind, aber nicht Feinde zum 
Verachten. Ihr müsst stolz auf euern Feind sein: dann sind die Erfolge 
eures Feindes auch eure Erfolge. 
 
Auflehnung - das ist die Vornehmheit am Sclaven. Eure Vornehmheit sei 
Gehorsam! Euer Befehlen selber sei ein Gehorchen! 
 
Einem guten Kriegsmanne klingt "du sollst" angenehmer, als "ich will". 
Und Alles, was euch lieb ist, sollt ihr euch erst noch befehlen 
lassen. 
 
Eure Liebe zum Leben sei Liebe zu eurer höchsten Hoffnung: und eure 
höchste Hoffnung sei der höchste Gedanke des Lebens! 
 
Euren höchsten Gedanken aber sollt ihr euch von mir befehlen lassen - 
und er lautet: der Mensch ist Etwas, das überwunden werden soll. 
 
So lebt euer Leben des Gehorsams und des Krieges! Was liegt am 
Lang-Leben! Welcher Krieger will geschont sein! 
 
Ich schone euch nicht, ich liebe euch von Grund aus, meine Brüder im 
Kriege! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 36

 
 
Vom neuen Götzen 
 
Irgendwo giebt es noch Völker und Heerden, doch nicht bei uns, meine 
Brüder: da giebt es Staaten. 
 
Staat? Was ist das? Wohlan! Jetzt thut mir die Ohren auf, denn jetzt 
sage ich euch mein Wort vom Tode der Völker. 
 
Staat heisst das kälteste aller kalten Ungeheuer. Kalt lügt es auch; 
und diese Lüge kriecht aus seinem Munde: "Ich, der Staat, bin das 
Volk." 
 
Lüge ist's! Schaffende waren es, die schufen die Völker und hängten 
einen Glauben und eine Liebe über sie hin: also dienten sie dem Leben. 
 
Vernichter sind es, die stellen Fallen auf für Viele und heissen sie 
Staat: sie hängen ein Schwert und hundert Begierden über sie hin. 
 
Wo es noch Volk giebt, da versteht es den Staat nicht und hasst ihn 
als bösen Blick und Sünde an Sitten und Rechten. 
 
Dieses Zeichen gebe ich euch: jedes Volk spricht seine Zunge des Guten 
und Bösen: die versteht der Nachbar nicht. Seine Sprache erfand es 
sich in Sitten und Rechten. 
 
Aber der Staat lügt in allen Zungen des Guten und Bösen; und was er 
auch redet, er lügt - und was er auch hat, gestohlen hat er's. 
 
Falsch ist Alles an ihm; mit gestohlenen Zähnen beisst er, der 
Bissige. Falsch sind selbst seine Eingeweide. 
 
Sprachverwirrung des Guten und Bösen: dieses Zeichen gebe ich euch 
als Zeichen des Staates. Wahrlich, den Willen zum Tode deutet dieses 
Zeichen! Wahrlich, es winkt den Predigern des Todes! 
 
Viel zu Viele werden geboren: für die Überflüssigen ward der Staat 
erfunden! 
 
Seht mir doch, wie er sie an sich lockt, die Viel-zu-Vielen! Wie er 
sie schlingt und kaut und wiederkäut! 
 
"Auf der Erde ist nichts Grösseres als ich: der ordnende Finger bin 
ich Gottes" - also brüllt das Unthier. Und nicht nur Langgeohrte und 
Kurzgeäugte sinken auf die Kniee! 
 
Ach, auch in euch, ihr grossen Seelen, raunt er seine düsteren Lügen! 
Ach, er erräth die reichen Herzen, die gerne sich verschwenden! 
 
Ja, auch euch erräth er, ihr Besieger des alten Gottes! Müde wurdet 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 37

ihr im Kampfe, und nun dient eure Müdigkeit noch dem neuen Götzen! 
 
Helden und Ehrenhafte möchte er um sich aufstellen, der neue Götze! 
Gerne sonnt er sich im Sonnenschein guter Gewissen, - das kalte 
Unthier! 
 
Alles will er _euch_ geben, wenn _ihr_ ihn anbetet, der neue Götze: 
also kauft er sich den Glanz eurer Tugend und den Blick eurer stolzen 
Augen. 
 
Ködern will er mit euch die Viel-zu-Vielen! Ja, ein Höllenkunststück 
ward da erfunden, ein Pferd des Todes, klirrend im Putz göttlicher 
Ehren! 
 
Ja, ein Sterben für Viele ward da erfunden, das sich selber als Leben 
preist: wahrlich, ein Herzensdienst allen Predigern des Todes! 
 
Staat nenne ich's, wo Alle Gifttrinker sind, Gute und Schlimme: Staat, 
wo Alle sich selber verlieren, Gute und Schlimme: Staat, wo der 
langsame Selbstmord Aller - "das Leben" heisst. 
 
Seht mir doch diese Überflüssigen! Sie stehlen sich die Werke der 
Erfinder und die Schätze der Weisen: Bildung nennen sie ihren 
Diebstahl - und Alles wird ihnen zu Krankheit und Ungemach! 
 
Seht mir doch diese Überflüssigen! Krank sind sie immer, sie erbrechen 
ihre Galle und nennen es Zeitung. Sie verschlingen einander und können 
sich nicht einmal verdauen. 
 
Seht mir doch diese Überflüssigen! Reichthümer erwerben sie und werden 
ärmer damit. Macht wollen sie und zuerst das Brecheisen der Macht, 
viel Geld, - diese Unvermögenden! 
 
Seht sie klettern, diese geschwinden Affen! Sie klettern über einander 
hinweg und zerren sich also in den Schlamm und die Tiefe. 
 
Hin zum Throne wollen sie Alle: ihr Wahnsinn ist es, - als ob das 
Glück auf dem Throne sässe! Oft sitzt der Schlamm auf dem Thron - und 
oft auch der Thron auf dem Schlamme. 
 
Wahnsinnige sind sie mir Alle und kletternde Affen und Überheisse. 
Übel riecht mir ihr Götze, das kalte Unthier: übel riechen sie mir 
alle zusammen, diese Götzendiener. 
 
Meine Brüder, wollt ihr denn ersticken im Dunste ihrer Mäuler und 
Begierden! Lieber zerbrecht doch die Fenster und springt in's Freie! 
 
Geht doch dem schlechten Geruche aus dem Wege! Geht fort von der 
Götzendienerei der Überflüssigen! 
 
Geht doch dem schlechten Geruche aus dem Wege! Geht fort von dem 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 38

Dampfe dieser Menschenopfer! 
 
Frei steht grossen Seelen auch jetzt noch die Erde. Leer sind noch 
viele Sitze für Einsame und Zweisame, um die der Geruch stiller Meere 
weht. 
 
Frei steht noch grossen Seelen ein freies Leben. Wahrlich, wer wenig 
besitzt, wird um so weniger besessen: gelobt sei die kleine Armuth! 
 
Dort, wo der Staat aufhört, da beginnt erst der Mensch, der nicht 
überflüssig ist: da beginnt das Lied des Nothwendigen, die einmalige 
und unersetzliche Weise. 
 
Dort, wo der Staat _aufhört_, - so seht mir doch hin, meine Brüder! 
Seht ihr ihn nicht, den Regenbogen und die Brükken des Übermenschen? - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Fliegen des Marktes 
 
Fliehe, mein Freund, in deine Einsamkeit! Ich sehe dich betäubt vom 
Lärme der grossen Männer und zerstochen von den Stacheln der kleinen. 
 
Würdig wissen Wald und Fels mit dir zu schweigen. Gleiche wieder dem 
Baume, den du liebst, dem breitästigen: still und aufhorchend hängt er 
über dem Meere. 
 
Wo die Einsamkeit aufhört, da beginnt der Markt; und wo der Markt 
beginnt, da beginnt auch der Lärm der grossen Schauspieler und das 
Geschwirr der giftigen Fliegen. 
 
In der Welt taugen die besten Dinge noch Nichts, ohne Einen, der sie 
erst aufführt: grosse Männer heisst das Volk diese Aufführer. 
 
Wenig begreift das Volk das Grosse, das ist: das Schaffende. Aber 
Sinne hat es für alle Aufführer und Schauspieler grosser Sachen. 
 
Um die Erfinder von neuen Werthen dreht sich die Welt: - unsichtbar 
dreht sie sich. Doch um die Schauspieler dreht sich das Volk und der 
Ruhm: so ist es der Welt Lauf. 
 
Geist hat der Schauspieler, doch wenig Gewissen des Geistes. Er glaubt 
immer an Das, womit er am stärksten glauben macht, - glauben an _sich_ 
macht! 
 
Morgen hat er einen neuen Glauben und übermorgen einen neueren. Rasche 
Sinne hat er, gleich dem Volke, und veränderliche Witterungen. 
 
Umwerfen - das heisst ihm: beweisen. Toll machen - das heisst ihm: 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 39

überzeugen. Und Blut gilt ihm als aller Gründe bester. 
 
Eine Wahrheit, die nur in feine Ohren schlüpft, nennt er Lüge und 
Nichts. Wahrlich, er glaubt nur an Götter, die grossen Lärm in der 
Welt machen! 
 
Voll von feierlichen Possenreissern ist der Markt - und das Volk rühmt 
sich seiner grossen Männer! das sind ihm die Herrn der Stunde. 
 
Aber die Stunde drängt sie: so drängen sie dich. Und auch von dir 
wollen sie Ja oder Nein. Wehe, du willst zwischen Für und Wider deinen 
Stuhl setzen? 
 
Dieser Unbedingten und Drängenden halber sei ohne Eifersucht, du 
Liebhaber der Wahrheit! Niemals noch hängte sich die Wahrheit an den 
Arm eines Unbedingten. 
 
Dieser Plötzlichen halber gehe zurück in deine Sicherheit: nur auf dem 
Markt wird man mit Ja? oder Nein? überfallen. 
 
Langsam ist das Erleben allen tiefen Brunnen: lange müssen sie warten, 
bis sie wissen, _was_ in ihre Tiefe fiel. 
 
Abseits vom Markte und Ruhme begiebt sich alles Grosse: abseits vom 
Markte und Ruhme wohnten von je die Erfinder neuer Werthe. 
 
Fliehe, mein Freund, in deine Einsamkeit: ich sehe dich von giftigen 
Fliegen zerstochen. Fliehe dorthin, wo rauhe, starke Luft weht! 
 
Fliehe in deine Einsamkeit! Du lebtest den Kleinen und Erbärmlichen zu 
nahe. Fliehe vor ihrer unsichtbaren Rache! Gegen dich sind sie Nichts 
als Rache. 
 
Hebe nicht mehr den Arm gegen sie! Unzählbar sind sie, und es ist 
nicht dein Loos, Fliegenwedel zu sein. 
 
Unzählbar sind diese Kleinen und Erbärmlichen; und manchem stolzen 
Baue gereichten schon Regentropfen und Unkraut zum Untergange. 
 
Du bist kein Stein, aber schon wurdest du hohl von vielen Tropfen. 
Zerbrechen und zerbersten wirst du mir noch von vielen Tropfen. 
 
Ermüdet sehe ich dich durch giftige Fliegen, blutig geritzt sehe ich 
dich an hundert Stellen; und dein Stolz will nicht einmal zürnen. 
 
Blut möchten sie von dir in aller Unschuld, Blut begehren ihre 
blutlosen Seelen - und sie stechen daher in aller Unschuld. 
 
Aber, du Tiefer, du leidest zu tief auch an kleinen Wunden; und ehe du 
dich noch geheilt hast, kroch dir der gleiche Giftwurm über die Hand. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 40

Zu stolz bist du mir dafür, diese Naschhaften zu tödten. Hüte dich 
aber, dass es nicht dein Verhängniss werde, all ihr giftiges Unrecht 
zu tragen! 
 
Sie summen um dich auch mit ihrem Lobe: Zudringlichkeit ist ihr Loben. 
Sie wollen die Nähe deiner Haut und deines Blutes. 
 
Sie schmeicheln dir wie einem Gotte oder Teufel; sie winseln vor dir 
wie vor einem Gotte oder Teufel. Was macht es! Schmeichler sind es und 
Winsler und nicht mehr. 
 
Auch geben sie sich dir oft als Liebenswürdige. Aber das war immer die 
Klugheit der Feigen. Ja, die Feigen sind klug! 
 
Sie denken viel über dich mit ihrer engen Seele, - bedenklich bist du 
ihnen stets! Alles, was viel bedacht wird, wird bedenklich. 
 
Sie bestrafen dich für alle deine Tugenden. Sie verzeihen dir von 
Grund aus nur - deine Fehlgriffe. 
 
Weil du milde bist und gerechten Sinnes, sagst du: "unschuldig sind 
sie an ihrem kleinen Dasein." Aber ihre enge Seele denkt: "Schuld ist 
alles grosse Dasein." 
 
Auch wenn du ihnen milde bist, fühlen sie sich noch von dir verachtet; 
und sie geben dir deine Wohlthat zurück mit versteckten Wehthaten. 
 
Dein wortloser Stolz geht immer wider ihren Geschmack; sie frohlocken, 
wenn du einmal bescheiden genug bist, eitel zu sein. 
 
Das, was wir an einem Menschen erkennen, das entzünden wir an ihm 
auch. Also hüte dich vor den Kleinen! 
 
Vor dir fühlen sie sich klein, und ihre Niedrigkeit glimmt und glüht 
gegen dich in unsichtbarer Rache. 
 
Merktest du nicht, wie oft sie stumm wurden, wenn du zu ihnen 
tratest, und wie ihre Kraft von ihnen gieng wie der Rauch von einem 
erlöschenden Feuer? 
 
Ja, mein Freund, das böse Gewissen bist du deinen Nächsten: denn sie 
sind deiner unwerth. Also hassen sie dich und möchten gerne an deinem 
Blute saugen. 
 
Deine Nächsten werden immer giftige Fliegen sein; Das, was gross 
an dir ist, - das selber muss sie giftiger machen und immer 
fliegenhafter. 
 
Fliehe, mein Freund, in deine Einsamkeit und dorthin, wo eine rauhe, 
starke Luft weht. Nicht ist es dein Loos, Fliegenwedel zu sein. - 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 41

Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von der Keuschheit 
 
Ich liebe den Wald. In den Städten ist schlecht zu leben: da giebt es 
zu Viele der Brünstigen. 
 
Ist es nicht besser, in die Hände eines Mörders zu gerathen, als in 
die Träume eines brünstigen Weibes? 
 
Und seht mir doch diese Männer an: ihr Auge sagt es - sie wissen 
nichts Besseres auf Erden, als bei einem Weibe zu liegen. 
 
Schlamm ist auf dem Grunde ihrer Seele; und wehe, wenn ihr Schlamm gar 
noch Geist hat! 
 
Dass ihr doch wenigstens als Thiere vollkommen wäret! Aber zum Thiere 
gehört die Unschuld. 
 
Rathe ich euch, eure Sinne zu tödten? Ich rathe euch zur Unschuld der 
Sinne. 
 
Rathe ich euch zur Keuschheit? Die Keuschheit ist bei Einigen eine 
Tugend, aber bei Vielen beinahe ein Laster. 
 
Diese enthalten sich wohl: aber die Hündin Sinnlichkeit blickt mit 
Neid aus Allem, was sie thun. 
 
Noch in die Höhen ihrer Tugend und bis in den kalten Geist hinein 
folgt ihnen diess Gethier und sein Unfrieden. 
 
Und wie artig weiss die Hündin Sinnlichkeit um ein Stück Geist zu 
betteln, wenn ihr ein Stuck Fleisch versagt wird! 
 
Ihr liebt Trauerspiele und Alles, was das Herz zerbricht? Aber ich bin 
misstrauisch gegen eure Hündin. 
 
Ihr habt mir zu grausame Augen und blickt lüstern nach Leidenden. Hat 
sich nicht nur eure Wollust verkleidet und heisst sich Mitleiden? 
 
Und auch diess Gleichniss gebe ich euch: nicht Wenige, die ihren 
Teufel austreiben wollten, fuhren dabei selber in die Säue. 
 
Wem die Keuschheit schwer fällt, dem ist sie zu widerrathen: dass sie 
nicht der Weg zur Hölle werde - das ist zu Schlamm und Brunst der 
Seele. 
 
Rede ich von schmutzigen Dingen? Das ist mir nicht das Schlimmste. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 42

Nicht, wenn die Wahrheit schmutzig ist, sondern wenn sie seicht ist, 
steigt der Erkennende ungern in ihr Wasser. 
 
Wahrlich, es giebt Keusche von Grund aus: sie sind milder von Herzen, 
sie lachen lieber und reichlicher als ihr. 
 
Sie lachen auch über die Keuschheit und fragen: "was ist Keuschheit! 
 
Ist Keuschheit nicht Thorheit? Aber diese Thorheit kam zu uns und 
nicht wir zur ihr. 
 
Wir boten diesem Gaste Herberge und Herz: nun wohnt er bei uns, - mag 
er bleiben, wie lange er will!" 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Freunde 
 
"Einer ist immer zu viel um mich" - also denkt der Einsiedler. "Immer 
Einmal Eins - das giebt auf die Dauer Zwei!" 
 
Ich und Mich sind immer zu eifrig im Gespräche: wie wäre es 
auszuhalten, wenn es nicht einen Freund gäbe? 
 
Immer ist für den Einsiedler der Freund der Dritte: der Dritte ist der 
Kork, der verhindert, dass das Gespräch der Zweie in die Tiefe sinkt. 
 
Ach, es giebt zu viele Tiefen für alle Einsiedler. Darum sehnen sie 
sich so nach einem Freunde und nach seiner Höhe. 
 
Unser Glaube an Andre verräth, worin wir gerne an uns selber glauben 
möchten. Unsre Sehnsucht nach einem Freunde ist unser Verräther. 
 
Und oft will man mit der Liebe nur den Neid überspringen. Und oft 
greift man an und macht sich einen Feind, um zu verbergen, dass man 
angreifbar ist. 
 
"Sei wenigstens mein Feind!" - so spricht die wahre Ehrfurcht, die 
nicht um Freundschaft zu bitten wagt. 
 
Will man einen Freund haben, so muss man auch für ihn Krieg führen 
wollen: und um Krieg zu führen, muss man Feind sein _können_. 
 
Man soll in seinem Freunde noch den Feind ehren. Kannst du an deinen 
Freund dicht herantreten, ohne zu ihm überzutreten? 
 
In seinem Freunde soll man seinen besten Feind haben. Du sollst ihm am 
nächsten mit dem Herzen sein, wenn du ihm widerstrebst. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 43

Du willst vor deinem Freunde kein Kleid tragen? Es soll deines 
Freundes Ehre sein, dass du dich ihm giebst, wie du bist? Aber wünscht 
dich darum zum Teufel! 
 
Wer aus sich kein Hehl macht, empört: so sehr habt ihr Grund, die 
Nacktheit zu fürchten! Ja, wenn ihr Götter wäret, da dürftet ihr euch 
eurer Kleider schämen! 
 
Du kannst dich für deinen Freund nicht schön genug putzen: denn du 
sollst ihm ein Pfeil und eine Sehnsucht nach dem Übermenschen sein. 
 
Sahst du deinen Freund schon schlafen, - damit du erfahrest, wie er 
aussieht? Was ist doch sonst das Gesicht deines Freundes? Es ist dein 
eignes Gesicht, auf einem rauhen und unvollkommnen Spiegel. 
 
Sahst du deinen Freund schon schlafen? Erschrakst du nicht, dass 
dein Freund so aussieht? Oh, mein Freund, der Mensch ist Etwas, das 
überwunden werden muss. 
 
Im Errathen und Stillschweigen soll der Freund Meister sein: nicht 
Alles musst du sehn wollen. Dein Traum soll dir verrathen, was dein 
Freund im Wachen thut. 
 
Ein Errathen sei dein Mitleiden: dass du erst wissest, ob dein Freund 
Mitleiden wolle. Vielleicht liebt er an dir das ungebrochne Auge und 
den Blick der Ewigkeit. 
 
Das Mitleiden mit dem Freunde berge sich unter einer harten Schale, an 
ihm sollst du dir einen Zahn ausbeissen. So wird es seine Feinheit und 
Süsse haben. 
 
Bist du reine Luft und Einsamkeit und Brod und Arznei deinem Freunde? 
Mancher kann seine eignen Ketten nicht lösen und doch ist er dem 
Freunde ein Erlöser. 
 
Bist du ein Sclave? So kannst du nicht Freund sein. Bist du ein 
Tyrann? So kannst du nicht Freunde haben. 
 
Allzulange war im Weibe ein Sclave und ein Tyrann versteckt. Desshalb 
ist das Weib noch nicht der Freundschaft fähig: es kennt nur die 
Liebe. 
 
In der Liebe des Weibes ist Ungerechtigkeit und Blindheit gegen Alles, 
was es nicht liebt. Und auch in der wissenden Liebe des Weibes ist 
immer noch Überfall und Blitz und Nacht neben dem Lichte. 
 
Nodl ist das Weib nicht der Freundschaft fähig: Katzen sind immer noch 
die Weiber, und Vögel. Oder, besten Falles, Kühe. 
 
Noch ist das Weib nicht der Freundschaft fähig. Aber sagt mir, ihr 
Männer, wer von euch ist denn fähig der Freundschaft? 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 44

 
Oh über eure Armuth, ihr Männer, und euren Geiz der Seele! Wie viel 
ihr dem Freunde gebt, das will ich noch meinem Feinde geben, und will 
auch nicht ärmer damit geworden sein. 
 
Es giebt Kameradschaft: möge es Freundschaft geben! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von tausend und Einem Ziele 
 
VieIe Länder sah Zarathustra und viele Völker: so entdeckte er vieler 
Völker Gutes und Böses. Keine grössere Macht fand Zarathustra auf 
Erden, als gut und böse. 
 
Leben könnte kein Volk, das nicht erst schätzte; will es sich aber 
erhalten, so darf es nicht schätzen, wie der Nachbar schätzt. 
 
Vieles, das diesem Volke gut hiess, hiess einem andern Hohn und 
Schmach: also fand ich's. Vieles fand ich hier böse genannt und dort 
mit purpurnen Ehren geputzt. 
 
Nie verstand ein Nachbar den andern: stets verwunderte sich seine 
Seele ob des Nachbarn Wahn und Bosheit. 
 
Eine Tafel der Güter hängt über jedem Volke. Siehe, es ist seiner 
Überwindungen Tafel; siehe, es ist die Stimme seines Willens zur 
Macht. 
 
Löblich ist, was ihm schwer gilt; was unerlässlich und schwer, 
heisst gut, und was aus der höchsten Noth noch befreit, das Seltene, 
Schwerste, - das preist es heilig. 
 
Was da macht, dass es herrscht und siegt und glänzt, seinem Nachbarn 
zu Grauen und Neide: das gilt ihm das Hohe, das Erste, das Messende, 
der Sinn aller Dinge. 
 
Wahrlich, mein Bruder, erkanntest du erst eines Volkes Noth und 
Land und Himmel und Nachbar: so erräthst du wohl das Gesetz seiner 
Überwindungen und warum es auf dieser Leiter zu seiner Hoffnung 
steigt. 
 
"Immer sollst du der Erste sein und den Andern vorragen: Niemanden 
soll deine eifersüchtige Seele lieben, es sei denn den Freund" - diess 
machte einem Griechen die Seele zittern: dabei gieng er seinen Pfad 
der Grösse. 
 
"Wahrheit reden und gut mit Bogen und Pfeil verkehren" - so dünkte es 
jenem Volke zugleich lieb und schwer, aus dem mein Name kommt - der 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 45

Name, welcher mir zugleich lieb und schwer ist. 
 
"Vater und Mutter ehren und bis in die Wurzel der Seele hinein ihnen 
zu Willen sein": diese Tafel der Überwindung hängte ein andres Volk 
über sich auf und wurde mächtig und ewig damit. 
 
"Treue üben und um der Treue Willen Ehre und Blut auch an böse und 
fährliche Sachen setzen": also sich lehrend bezwang sich ein anderes 
Volk, und also sich bezwingend wurde es schwanger und schwer von 
grossen Hoffnungen. 
 
Wahrlich, die Menschen gaben sich alles ihr Gutes und Böses. Wahrlich, 
sie nahmen es nicht, sie fanden es nicht, nicht fiel es ihnen als 
Stimme vom Himmel. 
 
Werthe legte erst der Mensch in die Dinge, sich zu erhalten, - er 
schuf erst den Dingen Sinn, einen Menschen-Sinn! Darum nennt er sich 
"Mensch", das ist: der Schätzende. 
 
Schätzen ist Schaffen: hört es, ihr Schaffenden! Schätzen selber ist 
aller geschätzten Dinge Schatz und Kleinod. 
 
Durch das Schätzen erst giebt es Werth: und ohne das Schätzen wäre die 
Nuss des Daseins hohl. Hört es, ihr Schaffenden! 
 
Wandel der Werthe, - das ist Wandel der Schaffenden. Immer vernichtet, 
wer ein Schöpfer sein muss. 
 
Schaffende waren erst Völker und spät erst Einzelne; wahrlich, der 
Einzelne selber ist noch die jüngste Schöpfung. 
 
Völker hängten sich einst eine Tafel des Guten über sich. Liebe, die 
herrschen will, und Liebe, die gehorchen will, erschufen sich zusammen 
solche Tafeln. 
 
Älter ist an der Heerde die Lust, als die Lust am Ich: und so lange 
das gute Gewissen Heerde heisst, sagt nur das schlechte Gewissen: Ich. 
 
Wahrlich, das schlaue Ich, das lieblose, das seinen Nutzen im Nutzen 
Vieler will: das ist nicht der Heerde Ursprung, sondern ihr Untergang. 
 
Liebende waren es stets und Schaffende, die schufen Gut und Böse. 
Feuer der Liebe glüht in aller Tugenden Namen und Feuer des Zorns. 
 
Viele Länder sah Zarathustra und viele Völker: keine grössere Macht 
fand Zarathustra auf Erden, als die Werke der Liebenden: "gut" und 
"böse" ist ihr Name. 
 
Wahrlich, ein Ungethüm ist die Macht dieses Lobens und Tadelns. Sagt, 
wer bezwingt es mir, ihr Brüder? Sagt, wer wirft diesem Thier die 
Fessel über die tausend Nacken? 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 46

 
Tausend Ziele gab es bisher, denn tausend Völker gab es. Nur die 
Fessel der tausend Nacken fehlt noch, es fehlt das Eine Ziel. Noch hat 
die Menschheit kein Ziel. 
 
Aber sagt mir doch, meine Brüder: wenn der Menschheit das Ziel noch 
fehlt, fehlt da nicht auch - sie selber noch? - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von der Nächstenliebe 
 
Ihr drängt euch um den Nächsten und habt schöne Worte dafür. Aber ich 
sage euch: eure Nächstenliebe ist eure schlechte Liebe zu euch selber. 
 
Ihr flüchtet zum Nächsten vor euch selber und möchtet euch daraus eine 
Tugend machen: aber ich durchschaue euer "Selbstloses". 
 
Das Du ist älter als das Ich; das Du ist heilig gesprochen, aber noch 
nicht das Ich: so drängt sich der Mensch hin zum Nächsten. 
 
Rathe ich euch zur Nächstenliebe? Lieber noch rathe ich euch zur 
Nächsten-Flucht und zur Fernsten-Liebe! 
 
Höher als die Liebe zum Nächsten ist die Liebe zum Fernsten und 
Künftigen; höher noch als die Liebe zu Menschen ist die Liebe zu 
Sachen und Gespenstern. 
 
Diess Gespenst, das vor dir herläuft, mein Bruder, ist schöner als 
du; warum giebst du ihm nicht dein Fleisch und deine Knochen? Aber du 
fürchtest dich und läufst zu deinem Nächsten. 
 
Ihr haltet es mit euch selber nicht aus und liebt euch nicht genug: 
nun wollt ihr den Nächsten zur Liebe verführen und euch mit seinem 
Irrthum vergolden. 
 
Ich wollte, ihr hieltet es nicht aus mit allerlei Nächsten und deren 
Nachbarn; so müsstet ihr aus euch selber euren Freund und sein 
überwallendes Herz schaffen. 
 
Ihr ladet euch einen Zeugen ein, wenn ihr von euch gut reden wollt; 
und wenn ihr ihn verführt habt, gut von euch zu denken, denkt ihr 
selber gut von euch. 
 
Nicht nur Der lügt, welcher wider sein Wissen redet, sondern erst 
recht Der, welcher wider sein Nichtwissen redet. Und so redet ihr von 
euch im Verkehre und belügt mit euch den Nachbar. 
 
Also spricht der Narr: "der Umgang mit Menschen verdirbt den 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 47

Charakter, sonderlich wenn man keinen hat." 
 
Der Eine geht zum Nächsten, weil er sich sucht, und der Andre, weil er 
sich verlieren möchte. Eure schlechte Liebe zu euch selber macht euch 
aus der Einsamkeit ein Gefängniss. 
 
Die Ferneren sind es, welche eure Liebe zum Nächsten bezahlen; und 
schon wenn ihr zu fünfen mit einander seid, muss immer ein sechster 
sterben. 
 
Ich liebe auch eure Feste nicht: zu viel Schauspieler fand ich dabei, 
und auch die Zuschauer gebärdeten sich oft gleich Schauspielern. 
 
Nicht den Nächsten lehre ich euch, sondern den Freund. Der Freund sei 
euch das Fest der Erde und ein Vorgefühl des Übermenschen. 
 
Ich lehre euch den Freund und sein übervolles Herz. Aber man muss 
verstehn, ein Schwamm zu sein, wenn man von übervollen Herzen geliebt 
sein will. 
 
Ich lehre euch den Freund, in dem die Welt fertig dasteht, eine Schale 
des Guten, - den schaffenden Freund, der immer eine fertige Welt zu 
verschenken hat. 
 
Und wie ihm die Welt auseinander rollte, so rollt sie ihm wieder in 
Ringen zusammen, als das Werden des Guten durch das Böse, als das 
Werden der Zwecke aus dem Zufalle. 
 
Die Zukunft und das Fernste sei dir die Ursache deines Heute: in 
deinem Freunde sollst du den Übermenschen als deine Ursache lieben. 
 
Meine Brüder, zur Nächstenliebe rathe ich euch nicht: ich rathe euch 
zur Fernsten-Liebe. 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Wege des Schaffenden 
 
Willst du, mein Bruder, in die Vereinsamung gehen? Willst du den Weg 
zu dir selber suchen? Zaudere noch ein Wenig und höre mich. 
 
"Wer sucht, der geht leicht selber verloren. Alle Vereinsamung ist 
Schuld": also spricht die Heerde. Und du gehörtest lange zur Heerde. 
 
Die Stimme der Heerde wird auch in dir noch tönen. Und wenn du sagen 
wirst "ich habe nicht mehr Ein Gewissen mit euch", so wird es eine 
Klage und ein Schmerz sein. 
 
Siehe, diesen Schmerz selber gebar noch das Eine Gewissen: und dieses 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 48

Gewissens letzter Schimmer glüht noch auf deiner Trübsal. 
 
Aber du willst den Weg deiner Trübsal gehen, welches ist der Weg zu 
dir selber? So zeige mir dein Recht und deine Kraft dazu! 
 
Bist du eine neue Kraft und ein neues Recht? Eine erste Bewegung? Ein 
aus sich rollendes Rad? Kannst du auch Sterne zwingen, dass sie um 
dich sich drehen? 
 
Ach, es giebt so viel Lüsternheit nach Höhe! Es giebt so viel 
Krämpfe der Ehrgeizigen! Zeige mir, dass du keiner der Lüsternen und 
Ehrgeizigen bist! 
 
Ach, es giebt so viel grosse Gedanken, die thun nicht mehr als ein 
Blasebalg: sie blasen auf und machen leerer. 
 
Frei nennst du dich? Deinen herrschenden Gedanken will ich hören und 
nicht, dass du einem Joche entronnen bist. 
 
Bist du ein Solcher, der einem Joche entrinnen _durfte_? Es giebt 
Manchen, der seinen letzten Werth wegwarf, als er seine Dienstbarkeit 
wegwarf. 
 
Frei wovon? Was schiert das Zarathustra! Hell aber soll mir dein Auge 
künden: frei _wozu_? 
 
Kannst du dir selber dein Böses und dein Gutes geben und deinen Willen 
über dich aufhängen wie ein Gesetz? Kannst du dir selber Richter sein 
und Rächer deines Gesetzes? 
 
Furchtbar ist das Alleinsein mit dem Richter und Rächer des eignen 
Gesetzes. Also wird ein Stern hinausgeworfen in den öden Raum und in 
den eisigen Athem des Alleinseins. 
 
Heute noch leidest du an den Vielen, du Einer: heute noch hast du 
deinen Muth ganz und deine Hoffnungen. 
 
Aber einst wird dich die Einsamkeit müde machen, einst wird dein Stolz 
sich krümmen und dein Muth knirschen. Schreien wirst du einst "ich bin 
allein!" 
 
Einst wirst du dein Hohes nicht mehr sehn und dein Niedriges 
allzunahe; dein Erhabnes selbst wird dich fürchten machen wie ein 
Gespenst. Schreien wirst du einst: "Alles ist falsch!" 
 
Es giebt Gefühle, die den Einsamen tödten wollen; gelingt es ihnen 
nicht, nun, so müssen sie selber sterben! Aber vermagst du das, Mörder 
zu sein? 
 
Kennst du, mein Bruder, schon das Wort "Verachtung"? Und die Qual 
deiner Gerechtigkeit, Solchen gerecht zu sein, die dich verachten? 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 49

 
Du zwingst Viele, über dich umzulernen; das rechnen sie dir hart an. 
Du kamst ihnen nahe und giengst doch vorüber: das verzeihen sie dir 
niemals. 
 
Du gehst über sie hinaus: aber je höher du steigst, um so kleiner 
sieht dich das Auge des Neides. Am meisten aber wird der Fliegende 
gehasst. 
 
"Wie wolltet ihr gegen mich gerecht sein! - musst du sprechen - ich 
erwähle mir eure Ungerechtigkeit als den mir zugemessnen Theil." 
 
Ungerechtigkeit und Schmutz werfen sie nach dem Einsamen: aber, mein 
Bruder, wenn du ein Stern sein willst, so musst du ihnen desshalb 
nicht weniger leuchten! 
 
Und hüte dich vor den Guten und Gerechten! Sie kreuzigen gerne Die, 
welche sich ihre eigne Tugend erfinden, - sie hassen den Einsamen. 
 
Hüte dich auch vor der heiligen Einfalt! Alles ist ihr unheilig, 
was nicht einfältig ist; sie spielt auch gerne mit dem Feuer - der 
Scheiterhaufen. 
 
Und hüte dich auch vor den Anfällen deiner Liebe! Zu schnell streckt 
der Einsame Dem die Hand entgegen, der ihm begegnet. 
 
Manchem Menschen darfst du nicht die Hand geben, sondern nur die 
Tatze: und ich will, dass deine Tatze auch Krallen habe. 
 
Aber der schlimmste Feind, dem du begegnen kannst, wirst du immer dir 
selber sein; du selber lauerst dir auf in Höhlen und Wäldern. 
 
Einsamer, du gehst den Weg zu dir selber! Und an dir selber fuhrt dein 
Weg vorbei und an deinen sieben Teufeln! 
 
Ketzer wirst du dir selber sein und Hexe und Wahrsager und Narr und 
Zweifler und Unheiliger und Bösewicht. 
 
Verbrennen musst du dich wollen in deiner eignen Flamme: wie wolltest 
du neu werden, wenn du nicht erst Asche geworden bist! 
 
Einsamer, du gehst den Weg des Schaffenden: einen Gott willst du dir 
schaffen aus deinen sieben Teufeln! 
 
Einsamer, du gehst den Weg des Liebenden: dich selbst liebst du und 
desshalb verachtest du dich, wie nur Liebende verachten. 
 
Schaffen will der Liebende, weil er verachtet! Was weiss Der von 
Liebe, der nicht gerade verachten musste, was er liebte! 
 
Mit deiner Liebe gehe in deine Vereinsamung und mit deinem Schaffen, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 50

mein Bruder; und spät erst wird die Gerechtigkeit dir nachhinken. 
 
Mit meinen Thränen gehe in deine Vereinsamung, mein Bruder. Ich liebe 
Den, der über sich selber hinaus schaffen will und so zu Grunde 
geht. - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von alten und jungen Weiblein 
 
"Was schleichst du so scheu durch die Dämmerung, Zarathustra? Und was 
birgst du behutsam unter deinem Mantel? 
 
Ist es ein Schatz, der dir geschenkt? Oder ein Kind, das dir geboren 
wurde? Oder gehst du jetzt selber auf den Wegen der Diebe, du Freund 
der Bösen?" - 
 
Wahrlich, mein Bruder! sprach Zarathustra, es ist ein Schatz, der mir 
geschenkt wurde: eine kleine Wahrheit ist's, die ich trage. 
 
Aber sie ist ungebärdig wie ein junges Kind; und wenn ich ihr nicht 
den Mund halte, so schreit sie überlaut. 
 
Als ich heute allein meines Weges gieng, zur Stunde, wo die Sonne 
sinkt, begegnete mir ein altes Weiblein und redete also zu meiner 
Seele: 
 
"Vieles sprach Zarathustra auch zu uns Weibern, doch nie sprach er uns 
über das Weib." 
 
Und ich entgegnete ihr: "über das Weib soll man nur zu Männern reden." 
 
"Rede auch zu mir vom Weibe, sprach sie; ich bin alt genug, um es 
gleich wieder zu vergessen." 
 
Und ich willfahrte dem alten Weiblein und sprach also zu ihm: 
 
Alles am Weibe ist ein Räthsel, und Alles am Weibe hat Eine Lösung: 
sie heisst Schwangerschaft. 
 
Der Mann ist für das Weib ein Mittel: der Zweck ist immer das Kind. 
Aber was ist das Weib für den Mann? 
 
Zweierlei will der ächte Mann: Gefahr und Spiel. Desshalb will er das 
Weib, als das gefährlichste Spielzeug. 
 
Der Mann soll zum Kriege erzogen werden und das Weib zur Erholung des 
Kriegers: alles Andre ist Thorheit. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 51

Allzusüsse Früchte - die mag der Krieger nicht. Darum mag er das Weib; 
bitter ist auch noch das süsseste Weib. 
 
Besser als ein Mann versteht das Weib die Kinder, aber der Mann ist 
kindlicher als das Weib. 
 
Im ächten Manne ist ein Kind versteckt: das will spielen. Auf, ihr 
Frauen, so entdeckt mir doch das Kind im Manne! 
 
Ein Spielzeug sei das Weib, rein und fein, dem Edelsteine gleich, 
bestrahlt von den Tugenden einer Welt, welche noch nicht da ist. 
 
Der Strahl eines Sternes glänze in eurer Liebe! Eure Hoffnung heisse: 
"möge ich den Übermenschen gebären!" 
 
In eurer Liebe sei Tapferkeit! Mit eurer Liebe sollt ihr auf Den 
losgehn, der euch Furcht einflösst! 
 
In eurer Liebe sei eure Ehre! Wenig versteht sich sonst das Weib auf 
Ehre. Aber diess sei eure Ehre, immer mehr zu lieben, als ihr geliebt 
werdet, und nie die Zweiten zu sein. 
 
Der Mann fürchte sich vor dem Weibe, wenn es liebt: da bringt es jedes 
Opfer, und jedes andre Ding gilt ihm ohne Werth. 
 
Der Mann fürchte sich vor dem Weibe, wenn es hasst: denn der Mann ist 
im Grunde der Seele nur böse, das Weib aber ist dort schlecht. 
 
Wen hasst das Weib am meisten? - Also sprach das Eisen zum Magneten: 
"ich hasse dich am meisten, weil du anziehst, aber nicht stark genug 
bist, an dich zu ziehen." 
 
Das Glück des Mannes heisst: ich will. Das Glück des Weibes heisst: er 
will. 
 
"Siehe, jetzt eben ward die Welt vollkommen!" - also denkt ein jedes 
Weib, wenn es aus ganzer Liebe gehorcht. 
 
Und gehorchen muss das Weib und eine Tiefe finden zu seiner 
Oberfläche. Oberfläche ist des Weibes Gemüth, eine bewegliche 
stürmische Haut auf einem seichten Gewässer. 
 
Des Mannes Gemüth aber ist tief, sein Strom rauscht in unterirdischen 
Höhlen: das Weib ahnt seine Kraft, aber begreift sie nicht. - 
 
Da entgegnete mir das alte Weiblein: "Vieles Artige sagte Zarathustra 
und sonderlich für Die, welche jung genug dazu sind. 
 
Seltsam ist's, Zarathustra kennt wenig die Weiber, und doch hat er 
über sie Recht! Geschieht diess desshalb, weil beim Weibe kein Ding 
unmöglich ist? 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 52

 
Und nun nimm zum Danke eine kleine Wahrheit! Bin ich doch alt genug 
für sie! 
 
Wickle sie ein und halte ihr den Mund: sonst schreit sie überlaut, 
diese kleine Wahrheit." 
 
"Gieb mir, Weib, deine kleine Wahrheit!" sagte ich. Und also sprach 
das alte Weiblein: 
 
"Du gehst zu Frauen? Vergiss die Peitsche nicht!" - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Biss der Natter 
 
Eines Tages war Zarathustra unter einem Feigenbaume eingeschlafen, da 
es heiss war, und hatte seine Arme über das Gesicht gelegt. Da kam 
eine Natter und biss ihn in den Hals, so dass Zarathustra vor Schmerz 
aufschrie. Als er den Arm vom Gesicht genommen hatte, sah er die 
Schlange an: da erkannte sie die Augen Zarathustra's, wand sich 
ungeschickt und wollte davon. "Nicht doch, sprach Zarathustra; noch 
nahmst du meinen Dank nicht an! Du wecktest mich zur Zeit, mein Weg 
ist noch lang." "Dein Weg ist noch kurz, sagte die Natter traurig; 
mein Gift tödtet." Zarathustra lächelte. "Wann starb wohl je ein 
Drache am Gift einer Schlange? - sagte er. Aber nimm dein Gift zurück! 
Du bist nicht reich genug, es mir zu schenken." Da fiel ihm die Natter 
von Neuem um den Hals und leckte ihm seine Wunde. 
 
Als Zarathustra diess einmal seinen Jüngern erzählte, fragten 
sie: "Und was, oh Zarathustra, ist die Moral deiner Geschichte?" 
Zarathustra antwortete darauf also: 
 
Den Vernichter der Moral heissen mich die Guten und Gerechten: meine 
Geschichte ist unmoralisch. - 
 
So ihr aber einen Feind habt, so vergeltet ihm nicht Böses mit Gutem: 
denn das würde beschämen. Sondern beweist, dass er euch etwas Gutes 
angethan hat. 
 
Und lieber zürnt noch, als dass ihr beschämt! Und wenn euch geflucht 
wird, so gefällt es mir nicht, dass ihr dann segnen wollt. Lieber ein 
Wenig mitfluchen! 
 
Und geschah euch ein grosses Unrecht, so thut mir geschwind fünf 
kleine dazu! Grässlich ist Der anzusehn, den allein das Unrecht 
drückt. 
 
Wusstet ihr diess schon? Getheiltes Unrecht ist halbes Recht. Und Der 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 53

soll das Unrecht auf sich nehmen, der es tragen kann! 
 
Eine kleine Rache ist menschlicher, als gar keine Rache. Und wenn die 
Strafe nicht auch ein Recht und eine Ehre ist für den Übertretenden, 
so mag ich auch euer Strafen nicht. 
 
Vornehmer ist's, sich Unrecht zu geben als Recht zu behalten, 
sonderlich wenn man Recht hat. Nur muss man reich genug dazu sein. 
 
Ich mag eure kalte Gerechtigkeit nicht; und aus dem Auge eurer Richter 
blickt mir immer der Henker und sein kaltes Eisen. 
 
Sagt, wo findet sich die Gerechtigkeit, welche Liebe mit sehenden 
Augen ist? 
 
So erfindet mir doch die Liebe, welche nicht nur alle Strafe, sondern 
auch alle Schuld trägt! 
 
So erfindet mir doch die Gerechtigkeit, die Jeden freispricht, 
ausgenommen den Richtenden! 
 
Wollt ihr auch diess noch hören? An Dem, der von Grund aus gerecht 
sein will, wird auch noch die Lüge zur Menschen-Freundlichkeit. 
 
Aber wie wollte ich gerecht sein von Grund aus! Wie kann ich Jedem das 
Seine geben! Diess sei mir genug: ich gebe Jedem das Meine. 
 
Endlich, meine Brüder, hütet euch Unrecht zu thun allen Einsiedlern! 
Wie könnte ein Einsiedler vergessen! Wie könnte er vergelten! 
 
Wie ein tiefer Brunnen ist ein Einsiedler. Leicht ist es, einen Stein 
hineinzuwerfen; sank er aber bis zum Grunde, sagt, wer will ihn wieder 
hinausbringen? 
 
Hütet euch, den Einsiedler zu beleidigen! Thatet ihr's aber, nun, so 
tödtet ihn auch noch! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von Kind und Ehe 
 
Ich habe eine Frage für dich allein, mein Bruder: wie ein Senkblei 
werfe ich diese Frage in deine Seele, dass ich wisse, wie tief sie 
sei. 
 
Du bist jung und wünschest dir Kind und Ehe. Aber ich frage dich: bist 
du ein Mensch, der ein Kind sich wünschen _darf_? 
 
Bist du der Siegreiche, der Selbstbezwinger, der Gebieter der Sinne, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 54

der Herr deiner Tugenden? Also frage ich dich. 
 
Oder redet aus deinem Wunsche das Thier und die Nothdurft? Oder 
Vereinsamung? Oder Unfriede mit dir? 
 
Ich will, dass dein Sieg und deine Freiheit sich nach einem Kinde 
sehne. Lebendige Denkmale sollst du bauen deinem Siege und deiner 
Befreiung. 
 
Über dich sollst du hinausbauen. Aber erst musst du mir selber gebaut 
sein, rechtwinklig an Leib und Seele. 
 
Nicht nur fort sollst du dich pflanzen, sondern hinauf! Dazu helfe dir 
der Garten der Ehe! 
 
Einen höheren Leib sollst du schaffen, eine erste Bewegung, ein aus 
sich rollendes Rad, - einen Schaffenden sollst du schaffen. 
 
Ehe: so heisse ich den Willen zu Zweien, das Eine zu schaffen, das 
mehr ist, als die es schufen. Ehrfurcht vor einander nenne ich Ehe als 
vor den Wollenden eines solchen Willens. 
 
Diess sei der Sinn und die Wahrheit deiner Ehe. Aber Das, was die 
Viel-zu-Vielen Ehe nennen, diese Überflüssigen, - ach, wie nenne ich 
das? 
 
Ach, diese Armuth der Seele zu Zweien! Ach, dieser Schmutz der Seele 
zu Zweien! Ach diess erbärmliche Behagen zu Zweien! 
 
Ehe nennen sie diess Alles; und sie sagen, ihre Ehen seien im Himmel 
geschlossen. 
 
Nun, ich mag ihn nicht, diesen Himmel der Überflüssigen! Nein, ich mag 
sie nicht, diese im himmlischen Netz verschlungenen Thiere! 
 
Ferne bleibe mir auch der Gott, der heranhinkt, zu segnen, was er 
nicht zusammenfügte! 
 
Lacht mir nicht über solche Ehen! Welches Kind hätte nicht Grund, über 
seine Eltern zu weinen? 
 
Würdig schien mir dieser Mann und reif für den Sinn der Erde: aber als 
ich sein Weib sah, schien mir die Erde ein Haus für Unsinnige. 
 
Ja, ich wollte, dass die Erde in Krämpfen bebte, wenn sich ein 
Heiliger und eine Gans mit einander paaren. 
 
Dieser gieng wie ein Held auf Wahrheiten aus und endlich erbeutete er 
sich eine kleine geputzte Lüge. Seine Ehe nennt er's. 
 
Jener war spröde im Verkehre und wählte wählerisch. Aber mit Einem 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 55

Male verdarb er für alle Male seine Gesellschaft: seine Ehe nennt 
er's. 
 
Jener suchte eine Magd mit den Tugenden eines Engels. Aber mit Einem 
Male wurde er die Magd eines Weibes, und nun thäte es Noth, dass er 
darüber noch zum Engel werde. 
 
Sorgsam fand ich jetzt alle Käufer, und Alle haben listige Augen. Aber 
seine Frau kauft auch der Listigste noch im Sack. 
 
Viele kurze Thorheiten - das heisst bei euch Liebe. Und eure Ehe macht 
vielen kurzer Thorheiten ein Ende, als Eine lange Dummheit. 
 
Eure Liebe zum Weibe und des Weibes Liebe zum Manne: ach, möchte sie 
doch Mitleiden sein mit leidenden und verhüllten Göttern! Aber zumeist 
errathen zwei Thiere einander. 
 
Aber auch noch eure beste Liebe ist nur ein verzücktes Gleichniss und 
eine schmerzhafte Gluth. Eine Fackel ist sie, die euch zu höheren 
Wegen leuchten soll. 
 
Über euch hinaus sollt ihr einst lieben! So _lernt_ erst lieben! Und 
darum musstet ihr den bittern Kelch eurer Liebe trinken. 
 
Bitterniss ist im Kelch auch der besten Liebe: so macht sie Sehnsucht 
zum Übermenschen, so macht sie Durst dir, dem Schaffenden! 
 
Durst dem Schaffenden, Pfeil und Sehnsucht zum Übermenschen: sprich, 
mein Bruder, ist diess dein Wille zur Ehe? 
 
Heilig heisst mir solch ein Wille und solche Ehe. - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
Vom freien Tode 
 
Viele sterben zu spät, und Einige sterben zu früh. Noch klingt fremd 
die Lehre: "stirb zur rechten Zeit!" 
 
Stirb zur rechten Zeit: also lehrt es Zarathustra. 
 
Freilich, wer nie zur rechten Zeit lebt, wie sollte der je zur rechten 
Zeit sterben? Möchte er doch nie geboren sein! - Also rathe ich den 
Überflüssigen. 
 
Aber auch die Überflüssigen thun noch wichtig mit ihrem Sterben, und 
auch die hohlste Nuss will noch geknackt sein. 
 
Wichtig nehmen Alle das Sterben: aber noch ist der Tod kein Fest. Noch 
erlernten die Menschen nicht, wie man die schönsten Feste weiht. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 56

 
Den vollbringenden Tod zeige ich euch, der den Lebenden ein Stachel 
und ein Gelöbniss wird. 
 
Seinen Tod stirbt der Vollbringende, siegreich, umringt von Hoffenden 
und Gelobenden. 
 
Also sollte man sterben lernen; und es sollte kein Fest geben, wo ein 
solcher Sterbender nicht der Lebenden Schwüre weihte! 
 
Also zu sterben ist das Beste; das Zweite aber ist: im Kampfe zu 
sterben und eine grosse Seele zu verschwenden. 
 
Aber dem Kämpfenden gleich verhasst wie dem Sieger ist euer grinsender 
Tod, der heranschleicht wie ein Dieb - und doch als Herr kommt. 
 
Meinen Tod lobe ich euch, den freien Tod, der mir kommt, weil _ich_ 
will. 
 
Und wann werde ich wollen? - Wer ein Ziel hat und einen Erben, der 
will den Tod zur rechten Zeit für Ziel und Erben. 
 
Und aus Ehrfurcht vor Ziel und Erben wird er keine dürren Kränze mehr 
im Heiligthum des Lebens aufhängen. 
 
Wahrlich, nicht will ich den Seildrehern gleichen: sie ziehen ihren 
Faden in die Länge und gehen dabei selber immer rückwärts. 
 
Mancher wird auch für seine Wahrheiten und Siege zu alt; ein zahnloser 
Mund hat nicht mehr das Recht zu jeder Wahrheit. 
 
Und Jeder, der Ruhm haben will, muss sich bei Zeiten von der Ehre 
verabschieden und die schwere Kunst üben, zur rechten Zeit zu - gehn. 
 
Man muss aufhören, sich essen zu lassen, wenn man am besten schmeckt: 
das wissen Die, welche lange geliebt werden wollen. 
 
Saure Äpfel giebt es freilich, deren Loos will, dass sie bis auf den 
letzten Tag des Herbstes warten: und zugleich werden sie reif, gelb 
und runzelig. 
 
Andern altert das Herz zuerst und Andern der Geist. Und Einige sind 
greis in der Jugend: aber spät jung erhält lang jung. 
 
Manchem missräth das Leben: ein Giftwurm frisst sich ihm an's Herz. So 
möge er zusehn, dass ihm das Sterben um so mehr gerathe. 
 
Mancher wird nie süss, er fault im Sommer schon. Feigheit ist es, die 
ihn an seinem Aste festhält. 
 
Viel zu Viele leben und viel zu lange hängen sie an ihren Ästen. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 57

Möchte ein Sturm kommen, der all diess Faule und Wurmfressne vom Baume 
schüttelt! 
 
Möchten Prediger kommen des _schnellen_ Todes! Das wären mir die 
rechten Stürme und Schüttler an Lebensbäumen Aber ich höre nur den 
langsamen Tod predigen und Geduld mit allem "Irdischen". 
 
Ach, ihr predigt Geduld mit dem Irdischen? Dieses Irdische ist es, das 
zu viel Geduld mit euch hat, ihr Lästermäuler! 
 
Wahrlich, zu früh starb jener Hebräer, den die Prediger des langsamen 
Todes ehren: und Vielen ward es seitdem zum Verhängniss, dass er zu 
früh starb. 
 
Noch kannte er nur Thränen und die Schwermuth des Hebräers, sammt dem 
Hasse der Guten und Gerechten, - der Hebräer Jesus: da überfiel ihn 
die Sehnsucht zum Tode. 
 
Wäre er doch in der Wüste geblieben und ferne von den Guten und 
Gerechten! Vielleicht hätte er leben gelernt und die Erde lieben 
gelernt - und das Lachen dazu! 
 
Glaubt es mir, meine Brüder! Er starb zu früh; er selber hätte seine 
Lehre widerrufen, wäre er bis zu meinem Alter gekommen! Edel genug war 
er zum Widerrufen! 
 
Aber ungereift war er noch. Unreif liebt der Jüngling und unreif hasst 
er auch Mensch und Erde. Angebunden und schwer ist ihm noch Gemüth und 
Geistesflügel. 
 
Aber im Manne ist mehr Kind als im Jünglinge, und weniger Schwermuth: 
besser versteht er sich auf Tod und Leben. 
 
Frei zum Tode und frei im Tode, ein heiliger Nein-sager, wenn es nicht 
Zeit mehr ist zum Ja: also versteht er sich auf Tod und Leben. 
 
Dass euer Sterben keine Lästerung sei auf Mensch und Erde, meine 
Freunde: das erbitte ich mir von dem Honig eurer Seele. 
 
In eurem Sterben soll noch euer Geist und eure Tugend glühn, gleich 
einem Abendroth um die Erde: oder aber das Sterben ist euch schlecht 
gerathen. 
 
Also will ich selber sterben, dass ihr Freunde um meinetwillen die 
Erde mehr liebt; und zur Erde will ich wieder werden, dass ich in Der 
Ruhe habe, die mich gebar. 
 
Wahrlich, ein Ziel hatte Zarathustra, er warf seinen Ball: nun seid 
ihr Freunde meines Zieles Erbe, euch werfe ich den goldenen Ball zu. 
 
Lieber als Alles sehe ich euch, meine Freunde, den goldenen Ball 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 58

werfen! Und so verziehe ich noch ein Wenig auf Erden: verzeiht es mir! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von der schenkenden Tugend 
 
1. 
 
Als Zarathustra von der Stadt Abschied genommen hatte, welcher sein 
Herz zugethan war und deren Name lautet: "die bunte Kuh" - folgten ihm 
Viele, die sich seine Jünger nannten und gaben ihm das Geleit. Also 
kamen sie an einen Kreuzweg: da sagte ihnen Zarathustra, dass er 
nunmehr allein gehen wolle; denn er war ein Freund des Alleingehens. 
Seine Jünger aber reichten ihm zum Abschiede einen Stab, an dessen 
goldnem Griffe sich eine Schlange um die Sonne ringelte. Zarathustra 
freute sich des Stabes und stützte sich darauf; dann sprach er also zu 
seinen Jüngern. 
 
Sagt mir doch: wie kam Gold zum höchsten Werthe? Darum, dass es 
ungemein ist und unnützlich und leuchtend und mild im Glanze; es 
schenkt sich immer. 
 
Nur als Abbild der höchsten Tugend kam Gold zum höchsten Werthe. 
Goldgleich leuchtet der Blick dem Schenkenden. Goldes-Glanz schliesst 
Friede zwischen Mond und Sonne. 
 
Ungemein ist die höchste Tugend und unnützlich, leuchtend ist sie und 
mild im Glanze: eine schenkende Tugend ist die höchste Tugend. 
 
Wahrlich, ich errathe euch wohl, meine Jünger: ihr trachtet, gleich 
mir, nach der schenkenden Tugend. Was hättet ihr mit Katzen und Wölfen 
gemeinsam? 
 
Das ist euer Durst, selber zu Opfern und Geschenken zu werden: und 
darum habt ihr den Durst, alle Reichthümer in euren Seele zu häufen. 
 
Unersättlich trachtet eure Seele nach Schätzen und Kleinodien, weil 
eure Tugend unersättlich ist im Verschenken-Wollen. 
 
Ihr zwingt alle Dinge zu euch und in euch, dass sie aus eurem Borne 
zurückströmen sollen als die Gaben eurer Liebe. 
 
Wahrlich, zum Räuber an allen Werthen muss solche schenkende Liebe 
werden; aber heil und heilig heisse ich diese Selbstsucht. 
 
Eine andre Selbstsucht giebt es, eine allzuarme, eine hungernde, 
die immer stehlen will, jene Selbstsucht der Kranken, die kranke 
Selbstsucht. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 59

Mit dem Auge des Diebes blickt sie auf alles Glänzende; mit der Gier 
des Hungers misst sie Den, der reich zu essen hat; und immer schleicht 
sie um den Tisch der Schenkenden. 
 
Krankheit redet aus solcher Begierde und unsichtbare Entartung; von 
siechem Leibe redet die diebische Gier dieser Selbstsucht. 
 
Sagt mir, meine Brüder: was gilt uns als Schlechtes und Schlechtestes? 
Ist es nicht _Entartung_? - Und auf Entartung rathen wir immer, wo die 
schenkende Seele fehlt. 
 
Aufwärts geht unser Weg, von der Art hinüber zur Über-Art. Aber ein 
Grauen ist uns der entartende Sinn, welcher spricht: "Alles für mich." 
 
Aufwärts fliegt unser Sinn: so ist er ein Gleichniss unsres Leibes, 
einer Erhöhung Gleichniss. Solcher Erhöhungen Gleichnisse sind die 
Namen der Tugenden. 
 
Also geht der Leib durch die Geschichte, ein Werdender und ein 
Kämpfender. Und der Geist - was ist er ihm? Seiner Kämpfe und Siege 
Herold, Genoss und Wiederhall. 
 
Gleichnisse sind alle Namen von Gut und Böse: sie sprechen nicht aus, 
sie winken nur. Ein Thor, welcher von ihnen Wissen will! 
 
Achtet mir, meine Brüder, auf jede Stunde, wo euer Geist in 
Gleichnissen reden will: da ist der Ursprung eurer Tugend. 
 
Erhöht ist da euer Leib und auferstanden; mit seiner Wonne entzückt er 
den Geist, dass er Schöpfer wird und Schätzer und Liebender und aller 
Dinge Wohlthäter. 
 
Wenn euer Herz breit und voll wallt, dem Strome gleich, ein Segen und 
eine Gefahr den Anwohnenden: da ist der Ursprung eurer Tugend. 
 
Wenn ihr erhaben seid über Lob und Tadel, und euer Wille allen Dingen 
befehlen will, als eines Liebenden Wille: da ist der Ursprung eurer 
Tugend. 
 
Wenn ihr das Angenehme verachtet und das weiche Bett, und von den 
Weichlichen euch nicht weit genug betten könnt: da ist der Ursprung 
eurer Tugend. 
 
Wenn ihr Eines Willens Wollende seid, und diese Wende aller Noth euch 
Nothwendigkeit heisst: da ist der Ursprung eurer Tugend. 
 
Wahrlich, ein neues Gutes und Böses ist sie! Wahrlich, ein neues 
tiefes Rauschen und eines neuen Quelles Stimme! 
 
Macht ist sie, diese neue Tugend; ein herrschender Gedanke ist sie und 
um ihn eine kluge Seele: eine goldene Sonne und um sie die Schlange 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 60

der Erkenntniss. 
 
 
2. 
 
Hier schwieg Zarathustra eine Weile und sah mit Liebe auf seine 
Jünger. Dann fuhr er also fort zu reden: - und seine Stimme hatte sich 
verwandelt. 
 
Bleibt mir der Erde treu, meine Brüder, mit der Macht eurer Tugend! 
Eure schenkende Liebe und eure Erkenntniss diene dem Sinn der Erde! 
Also bitte und beschwöre ich euch. 
 
Lasst sie nicht davon fliegen vom Irdischen und mit den Flügeln gegen 
ewige Wände schlagen! Ach, es gab immer so viel verflogene Tugend! 
 
Führt, gleich mir, die verflogene Tugend zur Erde zurück - ja, 
zurück zu Leib und Leben: dass sie der Erde ihren Sinn gebe, einen 
Menschen-Sinn! 
 
Hundertfältig verflog und vergriff sich bisher so Geist wie Tugend. 
Ach, in unserm Leibe wohnt jetzt noch all dieser Wahn und Fehlgriff: 
Leib und Wille ist er da geworden. 
 
Hundertfältig versuchte und verirrte sich bisher so Geist wie Tugend. 
Ja, ein Versuch war der Mensch. Ach, viel Unwissen und Irrthum ist an 
uns Leib geworden! 
 
Nicht nur die Vernunft von Jahrtausenden - auch ihr Wahnsinn bricht an 
uns aus. Gefährlich ist es, Erbe zu sein. 
 
Noch kämpfen wir Schritt um Schritt mit dem Riesen Zufall, und über 
der ganzen Menschheit waltete bisher noch der Unsinn, der Ohne-Sinn. 
 
Euer Geist und eure Tugend diene dem Sinn der Erde, meine Brüder: 
und aller Dinge Werth werde neu von euch gesetzt! Darum sollt ihr 
Kämpfende sein! Darum sollt ihr Schaffende sein! 
 
Wissend reinigt sich der Leib; mit Wissen versuchend erhöht er sich; 
dem Erkennenden heiligen sich alle Triebe; dem Erhöhten wird die Seele 
fröhlich. 
 
Arzt, hilf dir selber: so hilfst du auch deinem Kranken noch. Das sei 
seine beste Hülfe, dass er Den mit Augen sehe, der sich selber heil 
macht. 
 
Tausend Pfade giebt es, die nie noch gegangen sind; tausend 
Gesundheiten und verborgene Eilande des Lebens. Unerschöpft und 
unentdeckt ist immer noch Mensch und Menschen-Erde. 
 
Wachet und horcht, ihr Einsamen! Von der Zukunft her kommen Winde mit 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 61

heimlichem Flügelschlagen; und an feine Ohren ergeht gute Botschaft. 
 
Ihr Einsamen von heute, ihr Ausscheidenden, ihr sollt einst ein Volk 
sein: aus euch, die ihr euch selber auswähltet, soll ein auserwähltes 
Volk erwachsen: - und aus ihm der Übermensch. 
 
Wahrlich, eine Stätte der Genesung soll noch die Erde werden! Und 
schon liegt ein neuer Geruch um sie, ein Heil bringender, - und eine 
neue Hoffnung! 
 
 
3. 
 
Als Zarathustra diese Worte gesagt hatte, schwieg er, wie Einer, der 
nicht sein letztes Wort gesagt hat; lange wog er den Stab zweifelnd 
in seiner Hand. Endlich sprach er also: - und seine Stimme hatte sich 
verwandelt. 
 
Allein gehe ich nun, meine Jünger! Auch ihr geht nun davon und allein! 
So will ich es. 
 
Wahrlich, ich rathe euch: geht fort von mir und wehrt euch gegen 
Zarathustra! Und besser noch: schämt euch seiner! Vielleicht betrog er 
euch. 
 
Der Mensch der Erkenntniss muss nicht nur seine Feinde lieben, sondern 
auch seine Freunde hassen können. 
 
Man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur der Schüler 
bleibt. Und warum wollt ihr nicht an meinem Kranze rupfen? 
 
Ihr verehrt mich; aber wie, wenn eure Verehrung eines Tages umfällt? 
Hütet euch, dass euch nicht eine Bildsäule erschlage! 
 
Ihr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt an Zarathustra! 
Ihr seid meine Gläubigen: aber was liegt an allen Gläubigen! 
 
Ihr hattet euch noch nicht gesucht: da fandet ihr mich. So thun alle 
Gläubigen; darum ist es so wenig mit allem Glauben. 
 
Nun heisse ich euch, mich verlieren und euch finden; und erst, wenn 
ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch wiederkehren. 
 
Wahrlich, mit andern Augen, meine Brüder, werde ich mir dann meine 
Verlorenen suchen; mit einer anderen Liebe werde ich euch dann lieben. 
 
Und einst noch sollt ihr mir Freunde geworden sein und Kinder Einer 
Hoffnung: dann will ich zum dritten Male bei euch sein, dass ich den 
grossen Mittag mit euch feiere. 
 
Und das ist der grosse Mittag, da der Mensch auf der Mitte seiner Bahn 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 62

steht zwischen Thier und Übermensch und seinen Weg zum Abende als 
seine höchste Hoffnung feiert: denn es ist der Weg zu einem neuen 
Morgen. 
 
Alsda wird sich der Untergehende selber segnen, dass er ein 
Hinübergehender sei; und die Sonne seiner Erkenntniss wird ihm im 
Mittage stehn. 
 
"Todt sind alle Götter: nun wollen wir, dass der Übermensch lebe." - 
diess sei einst am grossen Mittage unser letzter Wille! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
 
Zweiter Theil 
 
"- und erst, wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch 
wiederkehren. 
 
Wahrlich, mit andern _Augen_, meine Brüder, werde ich mir dann meine 
Verlorenen suchen; mit einer andern Liebe werde ich euch dann lieben". 
 
Zarathustra, von der schenkenden Tugend 
 
 
 
Das Kind mit dem Spiegel 
 
Hierauf gieng Zarathustra wieder zurück in das Gebirge und in die 
Einsamkeit seiner Höhle und entzog sich den Menschen: wartend gleich 
einem Säemann, der seinen Samen ausgeworfen hat. Seine Seele aber 
wurde voll von Ungeduld und Begierde nach Denen, welche er liebte: 
denn er hatte ihnen noch Viel zu geben. Diess nämlich ist das 
Schwerste, aus Liebe die offne Hand schliessen und als Schenkender die 
Scham bewahren. 
 
Also vergiengen dem Einsamen Monde und Jahre; seine Weisheit aber 
wuchs und machte ihm Schmerzen durch ihre Fülle. 
 
Eines Morgens aber wachte er schon vor der Morgenröthe auf, besann 
sich lange auf seinem Lager und sprach endlich zu seinem Herzen: 
 
Was erschrak ich doch so in meinem Traume, dass ich aufwachte? Trat 
nicht ein Kind zu mir, das einen Spiegel trug? 
 
"Oh Zarathustra - sprach das Kind zu mir - schaue Dich an im Spiegel!" 
 
Aber als ich in den Spiegel schaute, da schrie ich auf, und mein Herz 
war erschüttert: denn nicht mich sahe ich darin, sondern eines Teufels 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 63

Fratze und Hohnlachen. 
 
Wahrlich, allzugut verstehe ich des Traumes Zeichen und Mahnung: meine 
_Lehre_ ist in Gefahr, Unkraut will Weizen heissen! 
 
Meine Feinde sind mächtig worden und haben meiner Lehre Bildniss 
entstellt, also, dass meine Liebsten sich der Gaben schämen müssen, 
die ich ihnen gab. 
 
Verloren giengen mir meine Freunde; die Stunde kam mir, meine 
Verlornen zu suchen! - 
 
Mit diesen Worten sprang Zarathustra auf, aber nicht wie ein 
Geängstigter, der nach Luft sucht, sondern eher wie ein Seher und 
Sänger, welchen der Geist anfällt. Verwundert sahen sein Adler und 
seine Schlange auf ihn hin: denn gleich dem Morgenrothe lag ein 
kommendes Glück auf seinem Antlitze. 
 
Was geschah mir doch, meine Thiere? - sagte Zarathustra. Bin ich nicht 
verwandelt! Kam mir nicht die Seligkeit wie ein Sturmwind? 
 
Thöricht ist mein Glück und Thörichtes wird es reden: zu jung noch ist 
es - so habt Geduld mit ihm! 
 
Verwundet bin ich von meinem Glücke: alle Leidenden sollen mir Arzte 
sein! 
 
Zu meinen Freunden darf ich wieder hinab und auch zu meinen Feinden! 
Zarathustra darf wieder reden und schenken und Lieben das Liebste 
thun! 
 
Meine ungeduldige Liebe fliesst über in Strömen, abwärts, nach Aufgang 
und Niedergang. Aus schweigsamem Gebirge und Gewittern des Schmerzes 
rauscht meine Seele in die Thäler. 
 
Zu lange sehnte ich mich und schaute in die Ferne. Zu lange gehörte 
ich der Einsamkeit: so verlernte ich das Schweigen. 
 
Mund bin ich worden ganz und gar, und Brausen eines Bachs aus hohen 
Felsen: hinab will ich meine Rede stürzen in die Thäler. 
 
Und mag mein Strom der Liebe in Unwegsames stürzen! Wie sollte ein 
Strom nicht endlich den Weg zum Meere finden! 
 
Wohl ist ein See in mir, ein einsiedlerischer, selbstgenugsamer; aber 
mein Strom der Liebe reisst ihn mit sich hinab - zum Meere! 
 
Neue Wege gehe ich, eine neue Rede kommt mir; müde wurde ich, gleich 
allen Schaffenden, der alten Zungen. Nicht will mein Geist mehr auf 
abgelaufnen Sohlen wandeln. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 64

Zu langsam läuft mir alles Reden: - in deinen Wagen springe ich, 
Sturm! Und auch dich will ich noch peitschen mit meiner Bosheit! 
 
Wie ein Schrei und ein jauchzen will ich über weite Meere hinfahren, 
bis ich die glückseligen Inseln finde, wo meine Freunde weilen: - 
 
Und meine Feinde unter ihnen! Wie liebe ich nun jeden, zu dem ich nur 
reden darf! Auch meine Feinde gehören zu meiner Seligkeit. 
 
Und wenn ich auf mein wildestes Pferd steigen will, so hilft mir mein 
Speer immer am besten hinauf: der ist meines Fusses allzeit bereiter 
Diener: - 
 
Der Speer, den ich gegen meine Feinde schleudere! Wie danke ich es 
meinen Feinden, dass ich endlich ihn schleudern darf! 
 
Zu gross war die Spannung meiner Wolke: zwischen Gelächtern der Blitze 
will ich Hagelschauer in die Tiefe werfen. 
 
Gewaltig wird sich da meine Brust heben, gewaltig wird sie ihren Sturm 
über die Berge hinblasen: so kommt ihr Erleichterung. 
 
Wahrlich, einem Sturme gleich kommt mein Glück und meine Freiheit! 
Aber meine Feinde sollen glauben, _der_Böse_ rase über ihren Häuptern. 
 
Ja, auch ihr werdet erschreckt sein, meine Freunde, ob meiner wilden 
Weisheit; und vielleicht flieht ihr davon sammt meinen Feinden. 
 
Ach, dass ich's verstünde, euch mit Hirtenflöten zurück zu locken! 
Ach, dass meine Löwin Weisheit zärtlich brüllen lernte! Und Vieles 
lernten wir schon mit einander! 
 
Meine wilde Weisheit wurde trächtig auf einsamen Bergen; auf rauhen 
Steinen gebar sie ihr Junges, Jüngstes. 
 
Nun läuft sie närrisch durch die harte Wüste und sucht und sucht nach 
sanftem Rasen - meine alte wilde Weisheit! 
 
Auf eurer Herzen sanften Rasen, meine Freunde! - auf eure Liebe möchte 
sie ihr Liebstes betten! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Auf den glückseligen Inseln 
 
Die Feigen fallen von den Bäumen, sie sind gut und süss; und indem 
sie fallen, reisst ihnen die rothe Haut. Ein Nordwind bin ich reifen 
Feigen. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 65

Also, gleich Feigen, fallen euch diese Lehren zu, meine Freunde: nun 
trinkt ihren Saft und ihr süsses Fleisch! Herbst ist es umher und 
reiner Himmel und Nachmittag. 
 
Seht, welche Fülle ist um uns! Und aus dem Überflusse heraus ist es 
schön hinaus zu blicken auf ferne Meere. 
 
Einst sagte man Gott, wenn man auf ferne Meere blickte; nun aber 
lehrte ich euch sagen: Übermensch. 
 
Gott ist eine Muthmaassung; aber ich will, dass euer Muthmaassen nicht 
weiter reiche, als euer schaffender Wille. 
 
Könntet ihr einen Gott _schaffen_? - So schweigt mir doch von allen 
Göttern! Wohl aber könntet ihr den Übermenschen schaffen. 
 
Nicht ihr vielleicht selber, meine Brüder! Aber zu Vätern und 
Vorfahren könntet ihr euch umschaffen des Übermenschen: und Diess sei 
euer bestes Schaffen! - 
 
Gott ist eine Muthmaassung: aber ich will, dass euer Muthmaassen 
begrenzt sei in der Denkbarkeit. 
 
Könntet ihr einen Gott _denken_? - Aber diess bedeute euch Wille 
zur Wahrheit, dass Alles verwandelt werde in Menschen - Denkbares, 
Menschen - Sichtbares, Menschen - Fühlbares! Eure eignen Sinne sollt 
ihr zu Ende denken! 
 
Und was ihr Welt nanntet, das soll erst von euch geschaffen werden: 
eure Vernunft, euer Bild, euer Wille, eure Liebe soll es selber 
werden! Und wahrlich, zu eurer Seligkeit, ihr Erkennenden! 
 
Und wie wolltet ihr das Leben ertragen ohne diese Hoffnung, ihr 
Erkennenden? Weder in's Unbegreifliche dürftet ihr eingeboren sein, 
noch in's Unvernünftige. 
 
Aber dass ich euch ganz mein Herz offenbare, ihr Freunde: _wenn_ es 
Götter gäbe, wie hielte ich's aus, kein Gott zu sein! _Also_ giebt es 
keine Götter. 
 
Wohl zog ich den Schluss; nun aber zieht er mich. - 
 
Gott ist eine Muthmaassung: aber wer tränke alle Qual dieser 
Muthmaassung, ohne zu sterben? Soll dem Schaffenden sein Glaube 
genommen sein und dem Adler sein Schweben in Adler-Fernen? 
 
Gott ist ein Gedanke, der macht alles Gerade krumm und Alles, was 
steht, drehend. Wie? Die Zeit wäre hinweg, und alles Vergängliche nur 
Lüge? 
 
Diess zu denken ist Wirbel und Schwindel menschlichen Gebeinen und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 66

noch dem Magen ein Erbrechen: wahrlich, die drehende Krankheit heisse 
ich's, Solches zu muthmaassen. 
 
Böse heisse ich's und menschenfeindlich: all diess Lehren vom Einen 
und Vollen und Unbewegten und Satten und Unvergänglichen! 
 
Alles Unvergängliche - das ist nur ein Gleichniss! Und die Dichter 
lügen zuviel. - 
 
Aber von Zeit und Werden sollen die besten Gleichnisse reden: ein Lob 
sollen sie sein und eine Rechtfertigung aller Vergänglichkeit! 
 
Schaffen - das ist die grosse Erlösung vom Leiden, und des Lebens 
Leichtwerden. Aber dass der Schaffende sei, dazu selber thut Leid noth 
und viel Verwandelung. 
 
Ja, viel bitteres Sterben muss in eurem Leben sein, ihr Schaffenden! 
Also seid ihr Fürsprecher und Rechtfertiger aller Vergänglichkeit. 
 
Dass der Schaffende selber das Kind sei, das neu geboren werde, dazu 
muss er auch die Gebärerin sein wollen und der Schmerz der Gebärerin. 
 
Wahrlich, durch hundert Seelen gieng ich meinen Weg und durch hundert 
Wiegen und Geburtswehen. Manchen Abschied nahm ich schon, ich kenne 
die herzbrechenden letzten Stunden. 
 
Aber so will's mein schaffender Wille, mein Schicksal. Oder, dass 
ich's euch redlicher sage: solches Schicksal gerade - will mein Wille. 
 
Alles Fühlende leidet an mir und ist in Gefängnissen: aber mein Wollen 
kommt mir stets als mein Befreier und Freudebringer. 
 
Wollen befreit: das ist die wahre Lehre von Wille und Freiheit - so 
lehrt sie euch Zarathustra. 
 
Nicht-mehr-wollen und Nicht-mehr-schätzen und Nicht-mehr-schaffen! 
ach, dass diese grosse Müdigkeit mir stets ferne bleibe! 
 
Auch im Erkennen fühle ich nur meines Willens Zeuge- und Werde-Lust; 
und wenn Unschuld in meiner Erkenntniss ist, so geschieht diess, weil 
Wille zur Zeugung in ihr ist. 
 
Hinweg von Gott und Göttem lockte mich dieser Wille; was wäre denn zu 
schaffen, wenn Götter - da wären! 
 
Aber zum Menschen treibt er mich stets von Neuem, mein inbrünstiger 
Schaffens-Wille; so treibt's den Hammer hin zum Steine. 
 
Ach, ihr Menschen, im Steine schläft mir ein Bild, das Bild meiner 
Bilder! Ach, dass es im härtesten, hässlichsten Steine schlafen muss! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 67

Nun wüthet mein Hammer grausam gegen sein Gefängniss. Vom Steine 
stäuben Stücke: was schiert mich das? 
 
Vollenden will ich's: denn ein Schatten kam zu mir - aller Dinge 
Stillstes und Leichtestes kam einst zu mir! 
 
Des Übermenschen Schönheit kam zu mir als Schatten. Ach, meine Brüder! 
Was gehen mich noch - die Götter an! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Mitleidigen 
 
Meine Freunde, es kam eine Spottrede zu eurem Freunde: "seht nur 
Zarathustra! Wandelt er nicht unter uns wie unter Thieren?" 
 
Aber so ist es besser geredet: "der Erkennende wandelt unter Menschen 
_als_ unter Thieren." 
 
Der Mensch selber aber heisst dem Erkennenden: das Thier, das rothe 
Backen hat. 
 
Wie geschah ihm das? Ist es nicht, weil er sich zu oft hat schämen 
müssen? 
 
Oh meine Freunde! So spricht der Erkennende: Scham, Scham, Scham - das 
ist die Geschichte des Menschen! 
 
Und darum gebeut sich der Edle, nicht zu beschämen: Scham gebeut er 
sich vor allem Leidenden. 
 
Wahrlich, ich mag sie nicht, die Barmherzigen, die selig sind in ihrem 
Mitleiden: zu sehr gebricht es ihnen an Scham. 
 
Muss ich mitleidig sein, so will ich's doch nicht heissen; und wenn 
ich's bin, dann gern aus der Ferne. 
 
Gerne verhülle ich auch das Haupt und fliehe davon, bevor ich noch 
erkannt bin: und also heisse ich euch thun, meine Freunde! 
 
Möge mein Schicksal mir immer Leidlose, gleich euch, über den Weg 
führen, und Solche, mit denen mir Hoffnung und Mahl und Honig gemein 
sein _darf_! 
 
Wahrlich, ich that wohl Das und jenes an Leidenden: aber Besseres 
schien ich mir stets zu thun, wenn ich lernte, mich besser freuen. 
 
Seit es Menschen giebt, hat der Mensch sich zu wenig gefreut: Das 
allein, meine Brüder, ist unsre Erbsünde! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 68

 
Und lernen wir besser uns freuen, so verlernen wir am besten, Andern 
wehe zu thun und Wehes auszudenken. 
 
Darum wasche ich mir die Hand, die dem Leidenden half, darum wische 
ich mir auch noch die Seele ab. 
 
Denn dass ich den Leidenden leidend sah, dessen schämte ich mich um 
seiner Scham willen; und als ich ihm half, da vergieng ich mich hart 
an seinem Stolze. 
 
Grosse Verbindlichkeiten machen nicht dankbar, sondern rachsüchtig; 
und wenn die kleine Wohlthat nicht vergessen wird, so wird noch ein 
Nage-Wurm daraus. 
 
"Seid spröde im Annehmen! Zeichnet aus damit, dass ihr annehmt!" - 
also rathe ich Denen, die Nichts zu verschenken haben. 
 
Ich aber bin ein Schenkender: gerne schenke ich, als Freund den 
Freunden. Fremde aber und Arme mögen sich die Frucht selber von meinem 
Baume pflücken: so beschämt es weniger. 
 
Bettler aber sollte man ganz abschaffen! Wahrlich, man ärgert sich 
ihnen zu geben und, ärgert sich ihnen nicht zu geben. 
 
Und insgleichen die Sünder und bösen Gewissen! Glaubt mir, meine 
Freunde: Gewissensbisse erziehn zum Beissen. 
 
Das Schlimmste aber sind die kleinen Gedanken. Wahrlich, besser noch 
bös gethan, als klein gedacht! 
 
Zwar ihr sagt: "die Lust an kleinen Bosheiten erspart uns manche 
grosse böse That." Aber hier sollte man nicht sparen wollen. 
 
Wie ein Geschwür ist die böse That: sie juckt und kratzt und bricht 
heraus, - sie redet ehrlich. 
 
"Siehe, ich bin Krankheit" - so redet die böse That; das ist ihre 
Ehrlichkeit. 
 
Aber dem Pilze gleich ist der kleine Gedanke: er kriecht und duckt 
sich und will nirgendswo sein - bis der ganze Leib morsch und welk ist 
vor kleinen Pilzen. 
 
Dem aber, der vom Teufel besessen ist, sage ich diess Wort in's Ohr: 
"besser noch, du ziehest deinen Teufel gross! Auch für dich giebt es 
noch einen Weg der Grösse!" - 
 
Ach, meine Brüder! Man weiss von Jedermann Etwas zu viel! Und Mancher 
wird uns durchsichtig, aber desshalb können wir noch lange nicht durch 
ihn hindurch. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 69

 
Es ist schwer, mit Menschen zu leben, weil Schweigen so schwer ist. 
 
Und nicht gegen Den, der uns zuwider ist, sind wir am unbilligsten, 
sondern gegen Den, welcher uns gar Nichts angeht. 
 
Hast du aber einen leidenden Freund, so sei seinem Leiden eine 
Ruhestätte, doch gleichsam ein hartes Bett, ein Feldbett: so wirst du 
ihm am besten nützen. 
 
Und thut dir ein Freund Übles, so sprich: "ich vergebe dir, was du 
mir thatest; dass du es aber _dir_ thatest, - wie könnte ich das 
vergeben!" 
 
Also redet alle grosse Liebe: die überwindet auch noch Vergebung und 
Mitleiden. 
 
Man soll sein Herz festhalten; denn lässt man es gehn, wie bald geht 
Einem da der Kopf durch! 
 
Ach, wo in der Welt geschahen grössere Thorheiten, als bei den 
Mitleidigen? Und was in der Welt stiftete mehr Leid, als die 
Thorheiten der Mitleidigen? 
 
Wehe allen Liebenden, die nicht noch eine Höhe haben, welche über 
ihrem Mitleiden ist! 
 
Also sprach der Teufel einst zu mir: "auch Gott hat seine Hölle: das 
ist seine Liebe zu den Menschen." 
 
Und jüngst hörte ich ihn diess Wort sagen: "Gott ist todt; an seinem 
Mitleiden mit den Menschen ist Gott gestorben." - 
 
So seid mir gewarnt vordem Mitleiden: _daher_ kommt noch den Menschen 
eine schwere Wolke! Wahrlich, ich verstehe mich auf Wetterzeichen! 
 
Merket aber auch diess Wort: alle grosse Liebe ist noch über all ihrem 
Mitleiden: denn sie will das Geliebte noch - schaffen! 
 
"Mich selber bringe ich meiner Liebe dar, und meinen Nächsten gleich 
mir" - so geht die Rede allen Schaffenden. 
 
Alle Schaffenden aber sind hart. - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Priestern 
 
Und einstmals gab Zarathustra seinen Jüngern ein Zeichen und sprach 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 70

diese Worte zu ihnen: 
 
"Hier sind Priester: und wenn es auch meine Feinde sind, geht mir 
still an ihnen vorüber und mit schlafendem Schwerte! 
 
Auch unter ihnen sind Helden; Viele von ihnen litten zuviel -: so 
wollen sie Andre leiden machen. 
 
Böse Feinde sind sie: Nichts ist rachsüchtiger als ihre Demuth. Und 
leicht besudelt sich Der, welcher sie angreift. 
 
Aber mein Blut ist mit dem ihren verwandt; und ich will mein Blut auch 
noch in dem ihren geehrt wissen." - 
 
Und als sie vorüber gegangen waren, fiel Zarathustra der Schmerz an; 
und nicht lange hatte er mit seinem Schmerze gerungen, da hub er also 
an zu reden: 
 
Es jammert mich dieser Priester. Sie gehen mir auch wider den 
Geschmack; aber das ist mir das Geringste, seit ich unter Menschen 
bin. 
 
Aber ich leide und litt mit ihnen: Gefangene sind es mir und 
Abgezeichnete. Der, welchen sie Erlöser nennen, schlug sie in 
Banden: - 
 
In Banden falscher Werthe und Wahn-Worte! Ach dass Einer sie noch von 
ihrem Erlöser erlöste! 
 
Auf einem Eilande glaubten sie einst zu landen, als das Meer sie 
herumriss; aber siehe, es war ein schlafendes Ungeheuer! 
 
Falsche Werthe und Wahn-Worte: das sind die schlimmsten Ungeheuer für 
Sterbliche, - lange schläft und wartet in ihnen das Verhängniss. 
 
Aber endlich kommt es und wacht und frisst und schlingt, was auf ihm 
sich Hütten baute. 
 
Oh seht mir doch diese Hütten an, die sich diese Priester bauten! 
Kirchen heissen sie ihre süssduftenden Höhlen. 
 
Oh über diess verfälschte Licht, diese versumpfte Luft! Hier, wo die 
Seele zu ihrer Höhe hinauf - nicht fliegen darf! 
 
Sondern also gebietet ihr Glaube: "auf den Knien die Treppe hinan, ihr 
Sünder!" 
 
Wahrlich, lieber sehe ich noch den Schamlosen, als die verrenkten 
Augen ihrer Scham und Andacht! 
 
Wer schuf sich solche Höhlen und Buss-Treppen? Waren es nicht Solche, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 71

die sich verbergen wollten und sich vor dem reinen Himmel schämten? 
 
Und erst wenn der reine Himmel wieder durch zerbrochne Decken blickt, 
und hinab auf Gras und rothen Mohn an zerbrochnen Mauern, - will ich 
den Stätten dieses Gottes wieder mein Herz zuwenden. 
 
Sie nannten Gott, was ihnen widersprach und wehe that: und wahrlich, 
es war viel Helden-Art in ihrer Anbetung! 
 
Und nicht anders wussten sie ihren Gott zu lieben, als indem sie den 
Menschen an's Kreuz schlugen! 
 
Als Leichname gedachten sie zu leben, schwarz schlugen sie ihren 
Leichnam aus; auch aus ihren Reden rieche ich noch die üble Würze von 
Todtenkammern. 
 
Und wer ihnen nahe lebt, der lebt schwarzen Teichen nahe, aus denen 
heraus die Unke ihr Lied mit süssem Tiefsinne singt. 
 
Bessere Lieder müssten sie mir singen, dass ich an ihren Erlöser 
glauben lerne: erlöster müssten mir seine jünger aussehen! 
 
Nackt möchte ich sie sehn: denn allein die Schönheit sollte Busse 
predigen. Aber wen überredet wohl diese vermummte Trübsal! 
 
Wahrlich, ihre Erlöser selber kamen nicht aus der Freiheit und der 
Freiheit siebentem Himmel! Wahrlich, sie selber wandelten niemals auf 
den Teppichen der Erkenntniss! 
 
Aus Lücken bestand der Geist dieser Erlöser; aber in jede Lücke hatten 
sie ihren Wahn gestellt, ihren Lückenbüsser, den sie Gott nannten. 
 
In ihrem Mitleiden war ihr Geist ertrunken, und wenn sie schwollen 
und überschwollen von Mitleiden, schwamm immer obenauf eine grosse 
Thorheit. 
 
Eifrig trieben sie und mit Geschrei ihre Heerde über ihren Steg: wie 
als ob es zur Zukunft nur Einen Steg gäbe! Wahrlich, auch diese Hirten 
gehörten noch zu den Schafen! 
 
Kleine Geister und umfängliche Seelen hatten diese Hirten: aber, meine 
Brüder, was für kleine Länder waren bisher auch die umfänglichsten 
Seelen! 
 
Blutzeichen schrieben sie auf den Weg, den sie giengen, und ihre 
Thorheit lehrte, dass man mit Blut die Wahrheit beweise. 
 
Aber Blut ist der schlechteste Zeuge der Wahrheit; Blut vergiftet die 
reinste Lehre noch zu Wahn und Hass der Herzen. 
 
Und wenn Einer durch's Feuer geht für seine Lehre, - was beweist 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 72

diess! Mehr ist's wahrlich, dass aus eignem Brande die eigne Lehre 
kommt! 
 
Schwüles Herz und kalter Kopf: wo diess zusammentrifft, da entsteht 
der Brausewind, der "Erlöser". 
 
Grössere gab es wahrlich und Höher-Geborene, als Die, welche das Volk 
Erlöser nennt, diese hinreissenden Brausewinde! 
 
Und noch von Grösseren, als alle Erlöser waren, müsst ihr, meine 
Brüder, erlöst werden, wollt ihr zur Freiheit den Weg finden! 
 
Niemals noch gab es einen Übermenschen. Nackt sah ich Beide, den 
grössten und den kleinsten Menschen: - 
 
Allzuähnlich sind sie noch einander. Wahrlich, auch den Grössten fand 
ich - allzumenschlich! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Tugendhaften 
 
Mit Donnern und himmlischen Feuerwerken muss man zu schlaffen und 
schlafenden Sinnen reden. 
 
Aber der Schönheit Stimme redet leise: sie schleicht sich nur in die 
aufgewecktesten Seelen. 
 
Leise erbebte und lachte mir heut mein Schild; das ist der Schönheit 
heiliges Lachen und Beben. 
 
Über euch, ihr Tugendhaften, lachte heut meine Schönheit. Und also kam 
ihre Stimme zu mir: "sie wollen noch - bezahlt sein!" 
 
Ihr wollt noch bezahlt sein, ihr Tugendhaften! Wollt Lohn für Tugend 
und Himmel für Erden und Ewiges für euer Heute haben? 
 
Und nun zürnt ihr mir, dass ich lehre, es giebt keinen Lohn- und 
Zahlmeister? Und wahrlich, ich lehre nicht einmal, dass Tugend ihr 
eigener Lohn ist. 
 
Ach, das ist meine Trauer: in den Grund der Dinge hat man Lohn und 
Strafe hineingelogen - und nun auch noch in den Grund eurer Seelen, 
ihr Tugendhaften! 
 
Aber dem Rüssel des Ebers gleich soll mein Wort den Grund eurer Seelen 
aufreissen; Pflugschar will ich euch heissen. 
 
Alle Heimlichkeiten eures Grundes sollen an's Licht; und wenn ihr 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 73

aufgewühlt und zerbrochen in der Sonne liegt, wird auch eure Lüge von 
eurer Wahrheit ausgeschieden sein. 
 
Denn diess ist eure Wahrheit: ihr seid _zu_reinlich_ für den Schmutz 
der Worte: Rache, Strafe, Lohn, Vergeltung. 
 
Ihr liebt eure Tugend, wie die Mutter ihr Kind; aber wann hörte man, 
dass eine Mutter bezahlt sein wollte für ihre Liebe? 
 
Es ist euer liebstes Selbst, eure Tugend. Des Ringes Durst ist in 
euch: sich selber wieder zu erreichen, dazu ringt und dreht sich jeder 
Ring. 
 
Und dem Sterne gleich, der erlischt, ist jedes Werk eurer Tugend: 
immer ist sein Licht noch unterwegs und wandert - und wann wird es 
nicht mehr unterwegs sein? 
 
Also ist das Licht eurer Tugend noch unterwegs, auch wenn das Werk 
gethan ist. Mag es nun vergessen und todt sein: sein Strahl von Licht 
lebt noch und wandert. 
 
Dass eure Tugend euer Selbst sei und nicht ein Fremdes, eine Haut, 
eine Bemäntelung: das ist die Wahrheit aus dem Grunde eurer Seele, ihr 
Tugendhaften! - 
 
Aber wohl giebt es Solche, denen Tugend der Krampf unter einer 
Peitsche heisst: und ihr habt mir zuviel auf deren Geschrei gehört! 
 
Und Andre giebt es, die heissen Tugend das Faulwerden ihrer Laster; 
und wenn ihr Hass und ihre Eifersucht einmal die Glieder strecken, 
wird ihre "Gerechtigkeit" munter und reibt sich die verschlafenen 
Augen. 
 
Und Andre giebt es, die werden abwärts gezogen: ihre Teufel ziehn sie. 
Aber je mehr sie sinken, um so glühender leuchtet ihr Auge und die 
Begierde nach ihrem Gotte. 
 
Ach, auch deren Geschrei drang zu euren Ohren, ihr Tugendhaften: was 
ich _nicht_ bin, das, das ist mir Gott und Tugend! 
 
Und Andre giebt es, die kommen schwer und knarrend daher, gleich 
Wägen, die Steine abwärts fahren: die reden viel von Würde und Tugend, 
- ihren Hemmschuh heissen sie Tugend! 
 
Und Andre giebt es, die sind gleich Alltags-Uhren, die aufgezogen 
wurden; sie machen ihr Tiktak und wollen, dass man Tiktak - Tugend 
heisse. 
 
Wahrlich, an Diesen habe ich meine Lust: wo ich solche Uhren finde, 
werde ich sie mit meinem Spotte aufziehn; und sie sollen mir dabei 
noch schnurren! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 74

 
Und Andre sind stolz über ihre Handvoll Gerechtigkeit und begehen 
um ihrerwillen Frevel an allen Dingen: also dass die Welt in ihrer 
Ungerechtigkeit ertränkt wird. 
 
Ach, wie übel ihnen das Wort "Tugend" aus dem Munde läuft! Und wenn 
sie sagen: "ich bin gerecht," so klingt es immer gleich wie: "ich bin 
gerächt!" 
 
Mit ihrer Tugend wollen sie ihren Feinden die Augen auskratzen; und 
sie erheben sich nur, um Andre zu erniedrigen. 
 
Und wiederum giebt es Solche, die sitzen in ihrem Sumpfe und reden 
also heraus aus dem Schilfrohr: "Tugend - das ist still im Sumpfe 
sitzen. 
 
Wir beissen Niemanden und gehen Dem aus dem Wege, der beissen will; 
und in Allem haben wir die Meinung, die man uns giebt." 
 
Und wiederum giebt es Solche, die lieben Gebärden und denken: Tugend 
ist eine Art Gebärde. 
 
Ihre Kniee beten immer an, und ihre Hände sind Lobpreisungen der 
Tugend, aber ihr Herz weiss Nichts davon. 
 
Und wiederum giebt es Solche, die halten es für Tugend, zu sagen: 
"Tugend ist nothwendig"; aber sie glauben im Grunde nur daran, dass 
Polizei nothwendig ist. 
 
Und Mancher, der das Hohe an den Menschen nicht sehen kann, nennt es 
Tugend, dass er ihr Niedriges allzunahe sieht: also heisst er seinen 
bösen Blick Tugend. 
 
Und Einige wollen erbaut und aufgerichtet sein und heissen es Tugend; 
und Andre wollen umgeworfen sein - und heissen es auch Tugend. 
 
Und derart glauben fast Alle daran, Antheil zu haben an der Tugend; 
und zum Mindesten will ein jeder Kenner sein über "gut" und "böse". 
 
Aber nicht dazu kam Zarathustra, allen diesen Lügnern und Narren zu 
sagen: "was wisst _ihr_ von Tugend! Was _könntet_ ihr von Tugend 
wissen!" - 
 
Sondern, dass ihr, meine Freunde, der alten Worte müde würdet, welche 
ihr von den Narren und Lügnern gelernt habt: 
 
Müde würdet der Worte "Lohn," "Vergeltung," "Strafe," "Rache in der 
Gerechtigkeit" - 
 
Müde würdet zu sagen: "dass eine Handlung gut ist, das macht, sie ist 
selbstlos." 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 75

 
Ach, meine Freunde! Dass _euer_ Selbst in der Handlung sei, wie die 
Mutter im Kinde ist: das sei mir _euer_ Wort von Tugend! 
 
Wahrlich, ich nahm euch wohl hundert Worte und eurer Tugend liebste 
Spielwerke; und nun zürnt ihr mir, wie Kinder zürnen. 
 
Sie spielten am Meere, - da kam die Welle und riss ihnen ihr Spielwerk 
in die Tiefe: nun weinen sie. 
 
Aber die selbe Welle soll ihnen neue Spielwerke bringen und neue bunte 
Muscheln vor sie hin ausschütten! 
 
So werden sie getröstet sein; und gleich ihnen sollt auch ihr, meine 
Freunde, eure Tröstungen haben - und neue bunte Muscheln! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Gesindel 
 
Das Leben ist ein Born der Lust; aber wo das Gesindel mit trinkt, da 
sind alle Brunnen vergiftet. 
 
Allem Reinlichen bin ich hold; aber ich mag die grinsenden Mäuler 
nicht sehn und den Durst der Unreinen. 
 
Sie warfen ihr Auge hinab in den Brunnen: nun glänzt mir ihr widriges 
Lächeln herauf aus dem Brunnen. 
 
Das heilige Wasser haben sie vergiftet mit ihrer Lüsternheit; und als 
sie ihre schmutzigen Träume Lust nannten, vergifteten sie auch noch 
die Worte. 
 
Unwillig wird die Flamme, wenn sie ihre feuchten Herzen an's Feuer 
legen; der Geist selber brodelt und raucht, wo das Gesindel an's Feuer 
tritt. 
 
Süsslich und übermürbe wird in ihrer Hand die Frucht: windfällig und 
wipfeldürr macht ihr Blick den Fruchtbaum. 
 
Und Mancher, der sich vom Leben abkehrte, kehrte sich nur vom Gesindel 
ab: er wollte nicht Brunnen und Flamme und Frucht mit dem Gesindel 
theilen. 
 
Und Mancher, der in die Wüste gieng und mit Raubthieren Durst litt, 
wollte nur nicht mit schmutzigen Kameeltreibern um die Cisterne 
sitzen. 
 
Und Mancher, der wie ein Vernichter daher kam und wie ein Hagelschlag 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 76

allen Fruchtfeldern, wollte nur seinen Fuss dem Gesindel in den Rachen 
setzen und also seinen Schlund stopfen. 
 
Und nicht das ist der Bissen, an dem ich am meisten würgte, zu 
wissen, dass das Leben selber Feindschaft nöthig hat und Sterben und 
Marterkreuze: - 
 
Sondern ich fragte einst und erstickte fast an meiner Frage: wie? hat 
das Leben auch das Gesindel _nöthig_? 
 
Sind vergiftete Brunnen nöthig und stinkende Feuer und beschmutzte 
Träume und Maden im Lebensbrode? 
 
Nicht mein Hass, sondern mein Ekel frass mir hungrig am Leben! Ach, 
des Geistes wurde ich oft müde, als ich auch das Gesindel geistreich 
fand! 
 
Und den Herrschenden wandt'ich den Rücken, als ich sah, was sie jetzt 
Herrschen nennen: schachern und markten um Macht - mit dem Gesindel! 
 
Unter Völkern wohnte ich fremder Zunge, mit verschlossenen Ohren: dass 
mir ihres Schacherns Zunge fremd bliebe und ihr Markten um Macht. 
 
Und die Nase mir haltend, gieng ich unmuthig durch alles Gestern 
und Heute: wahrlich, übel riecht alles Gestern und Heute nach dem 
schreibenden Gesindel! 
 
Einem Krüppel gleich, der taub und blind und stumm wurde: also lebte 
ich lange, dass ich nicht mit Macht- und Schreib- und Lust-Gesindel 
lebte. 
 
Mühsam stieg mein Geist Treppen, und vorsichtig; Almosen der Lust 
waren sein Labsal; am Stabe schlich dem Blinden das Leben. 
 
Was geschah mir doch? Wie erlöste ich mich vom Ekel? Wer verjüngte 
mein Auge? Wie erflog ich die Höhe, wo kein Gesindel mehr am Brunnen 
sitzt? 
 
Schuf mein Ekel selber mir Flügel und quellenahnende Kräfte? 
Wahrlich, in's Höchste musste ich fliegen, dass ich den Born der Lust 
wiederfände! 
 
Oh, ich fand ihn, meine Brüder! Hier im Höchsten quillt mir der Born 
der Lust! Und es giebt ein Leben, an dem kein Gesindel mit trinkt! 
 
Fast zu heftig strömst du mir, Quell der Lust! Und oft leerst du den 
Becher wieder, dadurch dass du ihn füllen willst! 
 
Und noch muss ich lernen, bescheidener dir zu nahen: allzuheftig 
strömt dir noch mein Herz entgegen: - 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 77

Mein Herz, auf dem mein Sommer brennt, der kurze, heisse, 
schwermüthige, überselige: wie verlangt mein Sommer-Herz nach deiner 
Kühle! 
 
Vorbei die zögernde Trübsal meines Frühlings! Vorüber die Bosheit 
meiner Schneeflocken im Juni! Sommer wurde ich ganz und Sommer-Mittag! 
 
Ein Sommer im Höchsten mit kalten Quellen und seliger Stille: oh 
kommt, meine Freunde, dass die Stille noch seliger werde! Denn diess 
ist _unsre_ Höhe und unsre Heimat: zu hoch und steil wohnen wir hier 
allen Unreinen und ihrem Durste. Werft nur eure reinen Augen in den 
Born meiner Lust, ihr Freunde! Wie sollte er darob trübe werden! 
Entgegenlachen soll er euch mit _seiner_ Reinheit. 
 
Auf dem Baume Zukunft bauen wir unser Nest; Adler sollen uns Einsamen 
Speise bringen in ihren Schnäbeln! 
 
Wahrlich, keine Speise, an der Unsaubere mitessen dürften! Feuer 
würden sie zu fressen wähnen und sich die Mäuler verbrennen! 
 
Wahrlich, keine Heimstätten halten wir hier bereit für Unsaubere! 
Eishöhle würde ihren Leibern unser Glück heissen und ihren Geistern! 
 
Und wie starke Winde wollen wir über ihnen leben, Nachbarn den Adlern, 
Nachbarn dem Schnee, Nachbarn der Sonne: also leben starke Winde. 
 
Und einem Winde gleich will ich einst noch zwischen sie blasen und mit 
meinem Geiste ihrem Geiste den Athem nehmen: so will es meine Zukunft. 
 
Wahrlich, ein starker Wind ist Zarathustra allen Niederungen; und 
solchen Rath räth er seinen Feinden und Allem, was spuckt und speit: 
hütet euch _gegen_ den Wind zu speien! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Taranteln 
 
Siehe, das ist der Tarantel Höhle! Willst du sie selber sehn? Hier 
hängt ihr Netz: rühre daran, dass es erzittert. 
 
Da kommt sie willig: willkommen, Tarantel! Schwarz sitzt auf deinem 
Rücken dein Dreieck und Wahrzeichen; und ich weiss auch, was in deiner 
Seele sitzt. 
 
Rache sitzt in deiner Seele: wohin du beissest, da wächst schwarzer 
Schorf; mit Rache macht dein Gift die Seele drehend! 
 
Also rede ich zu euch im Gleichniss, die ihr die Seelen drehend macht, 
ihr Prediger der _Gleichheit_! Taranteln seid ihr mir und versteckte 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 78

Rachsüchtige! 
 
Aber ich will eure Verstecke schon an's Licht bringen: darum lache ich 
euch in's Antlitz mein Gelächter der Höhe. 
 
Darum reisse ich an eurem Netze, dass eure Wuth euch aus eurer 
Lügen-Höhle locke, und eure Rache hervorspringe hinter eurem Wort 
"Gerechtigkeit." 
 
Denn dass der Mensch erlöst werde von der Rache: das ist mir die 
Brücke zur höchsten Hoffnung und ein Regenbogen nach langen Unwettern. 
 
Aber anders wollen es freilich die Taranteln. "Das gerade heisse uns 
Gerechtigkeit, dass die Welt voll werde von den Unwettern unsrer 
Rache" - also reden sie mit einander. 
 
"Rache wollen wir üben und Beschimpfung an Allen, die uns nicht gleich 
sind" - so geloben sich die Tarantel-Herzen. 
 
"Und `Wille zur Gleichheit` - das selber soll fürderhin der Name 
für Tugend werden; und gegen Alles, was Macht hat, wollen wir unser 
Geschrei erheben!" 
 
Ihr Prediger der Gleichheit, der Tyrannen-Wahnsinn der Ohnmacht 
schreit also aus euch nach "Gleichheit": eure heimlichsten 
Tyrannen-Gelüste vermummen sich also in Tugend-Worte! 
 
Vergrämter Dünkel, verhaltener Neid, vielleicht eurer Väter Dünkel und 
Neid: aus euch bricht's als Flamme heraus und Wahnsinn der Rache. 
 
Was der Vater schwieg, das kommt im Sohne zum Reden; und oft fand ich 
den Sohn als des Vaters entblösstes Geheimniss. 
 
Den Begeisterten gleichen sie: aber nicht das Herz ist es, was sie 
begeistert, - sondern die Rache. Und wenn sie fein und kalt werden, 
ist's nicht der Geist, sondern der Neid, der sie fein und kalt macht. 
 
Ihre Eifersucht führt sie auch auf der Denker Pfade; und diess ist das 
Merkmal ihrer Eifersucht - immer gehn sie zu weit: dass ihre Müdigkeit 
sich zuletzt noch auf Schnee schlafen legen muss. 
 
Aus jeder ihrer Klagen tönt Rache, in jedem ihrer Lobsprüche ist ein 
Wehethun; und Richter-sein scheint ihnen Seligkeit. 
 
Also aber rathe ich euch, meine Freunde: misstraut Allen, in welchen 
der Trieb, zu strafen, mächtig ist! 
 
Das ist Volk schlechter Art und Abkunft; aus ihren Gesichtern blickt 
der Henker und der Spürhund. 
 
Misstraut allen Denen, die viel von ihrer Gerechtigkeit reden! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 79

Wahrlich, ihren Seelen fehlt es nicht nur an Honig. 
 
Und wenn sie sich selber "die Guten und Gerechten" nennen, so vergesst 
nicht, dass ihnen zum Pharisäer Nichts fehlt als - Macht! 
 
Meine Freunde, ich will nicht vermischt und verwechselt werden. 
 
Es giebt Solche, die predigen meine Lehre vom Leben: und zugleich sind 
sie Prediger der Gleichheit und Taranteln. 
 
Dass sie dem Leben zu Willen reden, ob sie gleich in ihrer Höhle 
sitzen, diese Gift-Spinnen, und abgekehrt vom Leben: das macht, sie 
wollen damit wehethun. 
 
Solchen wollen sie damit wehethun, die jetzt die Macht haben: denn bei 
diesen ist noch die Predigt vom Tode am besten zu Hause. 
 
Wäre es anders, so würden die Taranteln anders lehren: und gerade sie 
waren ehemals die besten Welt-Verleumder und Ketzer-Brenner. 
 
Mit diesen Predigern der Gleichheit will ich nicht vermischt und 
verwechselt sein. Denn so redet _mir_ die Gerechtigkeit: "die Menschen 
sind nicht gleich." 
 
Und sie sollen es auch nicht werden! Was wäre denn meine Liebe zum 
Übermenschen, wenn ich anders spräche? 
 
Auf tausend Brücken und Stegen sollen sie sich drängen zur Zukunft, 
und immer mehr Krieg und Ungleichheit soll zwischen sie gesetzt sein: 
so lässt mich meine grosse Liebe reden! 
 
Erfinder von Bildern und Gespenstern sollen sie werden in ihren 
Feindschaften, und mit ihren Bildern und Gespenstern sollen sie noch 
gegeneinander den höchsten Kampf kämpfen! 
 
Gut und Böse, und Reich und Arm, und Hoch und Gering, und alle Namen 
der Werthe: Waffen sollen es sein und klirrende Merkmale davon, dass 
das Leben sich immer wieder selber überwinden muss! 
 
In die Höhe will es sich bauen mit Pfeilern und Stufen, das Leben 
selber: in weite Fernen will es blicken und hinaus nach seligen 
Schönheiten, - _darum_ braucht es Höhe! 
 
Und weil es Höhe braucht, braucht es Stufen und Widerspruch der Stufen 
und Steigenden! Steigen will das Leben und steigend sich überwinden. 
 
Und seht mir doch, meine Freunde! Hier, wo der Tarantel Höhle ist, 
heben sich eines alten Tempels Trümmer aufwärts, - seht mir doch mit 
erleuchteten Augen hin! 
 
Wahrlich, wer hier einst seine Gedanken in Stein nach Oben thürmte, um 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 80

das Geheimniss alles Lebens wusste er gleich dem Weisesten! 
 
Dass Kampf und Ungleiches auch noch in der Schönheit sei und Krieg um 
Macht und Übermacht: das lehrt er uns hier im deutlichsten Gleichniss. 
 
Wie sich göttlich hier Gewölbe und Bogen brechen, im Ringkampfe: 
wie mit Licht und Schatten sie wider einander streben, die 
göttlich-Strebenden - 
 
Also sicher und schön lasst uns auch Feinde sein, meine Freunde! 
Göttlich wollen wir _wider_ einander streben! - 
 
Wehe! Da biss mich selber die Tarantel, meine alte Feindin! Göttlich 
sicher und schön biss sie mich in den Finger! 
 
"Strafe muss sein und Gerechtigkeit - so denkt sie: nicht umsonst soll 
er hier der Feindschaft zu Ehren Lieder singen!" 
 
Ja, sie hat sich gerächt! Und wehe! nun wird sie mit Rache auch noch 
meine Seele drehend machen! 
 
Dass ich mich aber _nicht_ drehe, meine Freunde, bindet mich fest hier 
an diese Säule! Lieber noch Säulen-Heiliger will ich sein, als Wirbel 
der Rachsucht! 
 
Wahrlich, kein Dreh- und Wirbelwind ist Zarathustra; und wenn er ein 
Tänzer ist, nimmermehr doch ein Tarantel-Tänzer! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den berühmten Weisen 
 
Dem Volke habt ihr gedient und des Volkes Aberglauben, ihr berühmten 
Weisen alle! - und _nicht_ der Wahrheit! Und gerade darum zollte man 
euch Ehrfurcht. 
 
Und darum auch ertrug man euren Unglauben, weil er ein Witz und Umweg 
war zum Volke. So lässt der Herr seine Sclaven gewähren und ergötzt 
sich noch an ihrem Übermuthe. 
 
Aber wer dem Volke verhasst ist wie ein Wolf den Hunden: das ist der 
freie Geist, der Fessel-Feind, der Nicht-Anbeter, der in Wäldern 
Hausende. 
 
Ihn zu jagen aus seinem Schlupfe - das hiess immer dem Volke "Sinn 
für das Rechte": gegen ihn hetzt es noch immer seine scharfzahnigsten 
Hunde. 
 
"Denn die Wahrheit ist da: ist das Volk doch da! Wehe, wehe den 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 81

Suchenden!" - also scholl es von jeher. 
 
Eurem Volke wolltet ihr Recht schaffen in seiner Verehrung: das 
hiesset ihr "Wille zur Wahrheit," ihr berühmten Weisen! 
 
Und euer Herz sprach immer zu sich: "vom Volke kam ich: von dort her 
kam mir auch Gottes Stimme." 
 
Hart-nackig und klug, dem Esel gleich, wart ihr immer als des Volkes 
Fürsprecher. 
 
Und mancher Mächtige, der gut fahren wollte mit dem Volke, spannte vor 
seine Rosse noch - ein Eselein, einen berühmten Weisen. 
 
Und nun wollte ich, ihr berühmten Weisen, ihr würfet endlich das Fell 
des Löwen ganz von euch! 
 
Das Fell des Raubthiers, das buntgefleckte, und die Zotten des 
Forschenden, Suchenden, Erobernden! 
 
Ach, dass ich an eure "Wahrhaftigkeit" glauben lerne, dazu müsstet ihr 
mir erst euren verehrenden Willen zerbrechen. 
 
Wahrhaftig - so heisse ich Den, der in götterlose Wüsten geht und sein 
verehrendes Herz zerbrochen hat. 
 
Im gelben Sande und verbrannt von der Sonne schielt er wohl durstig 
nach den quellenreichen Eilanden, wo Lebendiges unter dunkeln Bäumen 
ruht. 
 
Aber sein Durst überredet ihn nicht, diesen Behaglichen gleich zu 
werden: denn wo Oasen sind, da sind auch Götzenbilder. 
 
Hungernd, gewaltthätig, einsam, gottlos: so will sich selber der 
Löwen-Wille. 
 
Frei von dem Glück der Knechte, erlöst von Göttern und Anbetungen, 
furchtlos und fürchterlich, gross und einsam: so ist der Wille des 
Wahrhaftigen. 
 
In der Wüste wohnten von je die Wahrhaftigen, die freien Geister, 
als der Wüste Herren; aber in den Städten wohnen die gutgefütterten, 
berühmten Weisen, - die Zugthiere. 
 
Immer nämlich ziehen sie, als Esel - des _Volkes_ Karren! 
 
Nicht dass ich ihnen darob zürne: aber Dienende bleiben sie mir und 
Angeschirrte, auch wenn sie von goldnem Geschirre glänzen. 
 
Und oft waren sie gute Diener und preiswürdige. Denn so spricht die 
Tugend: musst du Diener sein, so suche Den, welchem dein Dienst am 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 82

besten nützt! 
 
"Der Geist und die Tugend deines Herrn sollen wachsen, dadurch dass du 
sein Diener bist: so wächsest du selber mit seinem Geiste und seiner 
Tugend!" 
 
Und wahrlich, ihr berühmten Weisen, ihr Diener des Volkes! Ihr selber 
wuchset mit des Volkes Geist und Tugend - und das Volk durch euch! Zu 
euren Ehren sage ich das! 
 
Aber Volk bleibt ihr mir auch noch in euren Tugenden, Volk mit blöden 
Augen, - Volk, das nicht weiss, was _Geist_ ist! 
 
Geist ist das Leben, das selber in's Leben schneidet: an der eignen 
Qual mehrt es sich das eigne Wissen, - wusstet ihr das schon? 
 
Und des Geistes Glück ist diess: gesalbt zu sein und durch Thränen 
geweiht zum Opferthier, - wusstet ihr das schon? 
 
Und die Blindheit des Blinden und sein Suchen und Tappen soll noch 
von der Macht der Sonne zeugen, in die er schaute, - wusstet ihr das 
schon? 
 
Und mit Bergen soll der Erkennende _bauen_ lernen! Wenig ist es, dass 
der Geist Berge versetzt, - wusstet ihr das schon? 
 
Ihr kennt nur des Geistes Funken: aber ihr seht den Ambos nicht, der 
er ist, und nicht die Grausamkeit seines Hammers! 
 
Wahrlich, ihr kennt des Geistes Stolz nicht! Aber noch weniger würdet 
ihr des Geistes Bescheidenheit ertragen, wenn sie einmal reden wollte! 
 
Und niemals noch durftet ihr euren Geist in eine Grube von Schnee 
werfen: ihr seid nicht heiss genug dazu! So kennt ihr auch die 
Entzückungen seiner Kälte nicht. 
 
In Allem aber thut ihr mir zu vertraulich mit dem Geiste; und aus der 
Weisheit machtet ihr oft ein Armen- und Krankenhaus für schlechte 
Dichter. 
 
Ihr seid keine Adler: so erfuhrt ihr auch das Glück im Schrekken des 
Geistes nicht. Und wer kein Vogel ist, soll sich nicht über Abgründen 
lagern. 
 
Ihr seid mir Laue: aber kalt strömt jede tiefe Erkenntniss. Eiskalt 
sind die innersten Brunnen des Geistes: ein Labsal heissen Händen und 
Handelnden. 
 
Ehrbar steht ihr mir da und steif und mit geradem Rücken, ihr 
berühmten Weisen! - euch treibt kein starker Wind und Wille. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 83

Saht ihr nie ein Segel über das Meer gehn, geründet und gebläht und 
zitternd vor dem Ungestüm des Windes? 
 
Dem Segel gleich, zitternd vor dem Ungestüm des Geistes, geht meine 
Weisheit über das Meer - meine wilde Weisheit! 
 
Aber ihr Diener des Volkes, ihr berühmten Weisen, - wie _könntet_ ihr 
mit mir gehn! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Das Nachtlied 
 
Nacht ist es: nun reden lauter alle springenden Brunnen. Und auch 
meine Seele ist ein springender Brunnen. 
 
Nacht ist es: nun erst erwachen alle Lieder der Liebenden. Und auch 
meine Seele ist das Lied eines Liebenden. 
 
Ein Ungestilltes, Unstillbares ist in mir; das will laut werden. Eine 
Begierde nach Liebe ist in mir, die redet selber die Sprache der 
Liebe. 
 
Licht bin ich: ach, dass ich Nacht wäre! Aber diess ist meine 
Einsamkeit, dass ich von Licht umgürtet bin. 
 
Ach, dass ich dunkel wäre und nächtig! Wie wollte ich an den Brüsten 
des Lichts saugen! 
 
Und euch selber wollte ich noch segnen, ihr kleinen Funkelsterne und 
Leuchtwürmer droben! - und selig sein ob eurer Licht-Geschenke. 
 
Aber ich lebe in meinem eignen Lichte, ich trinke die Flammen in mich 
zurück, die aus mir brechen. 
 
Ich kenne das Glück des Nehmenden nicht; und oft träumte mir davon, 
dass Stehlen noch seliger sein müsse, als Nehmen. 
 
Das ist meine Armuth, dass meine Hand niemals ausruht vom Schenken; 
das ist mein Neid, dass ich wartende Augen sehe und die erhellten 
Nächte der Sehnsucht. 
 
Oh Unseligkeit aller Schenkenden! Oh Verfinsterung meiner Sonne! Oh 
Begierde nach Begehren! Oh Heisshunger in der Sättigung! 
 
Sie nehmen von mir: aber rühre ich noch an ihre Seele? Eine Kluft ist 
zwischen Geben und Nehmen; und die kleinste Kluft ist am letzten zu 
überbrücken. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 84

Ein Hunger wächst aus meiner Schönheit: wehethun möchte ich Denen, 
welchen ich leuchte, berauben möchte ich meine Beschenkten: - also 
hungere ich nach Bosheit. 
 
Die Hand zurückziehend, wenn sich schon ihr die Hand entgegenstreckt; 
dem Wasserfälle gleich zögernd, der noch im Sturze zögert: - also 
hungere ich nach Bosheit. 
 
Solche Rache sinnt meine Fülle aus; solche Tücke quillt aus meiner 
Einsamkeit. 
 
Mein Glück im Schenken erstarb im Schenken, meine Tugend wurde ihrer 
selber müde an ihrem Überflusse! 
 
Wer immer schenkt, dessen Gefahr ist, dass er die Scham verliere; 
wer immer austheilt, dessen Hand und Herz hat Schwielen vor lauter 
Austheilen. 
 
Mein Auge quillt nicht mehr über vor der Scham der Bittenden; meine 
Hand wurde zu hart für das Zittern gefüllter Hände. 
 
Wohin kam die Thräne meinem Auge und der Flaum meinem Herzen? Oh 
Einsamkeit aller Schenkenden! Oh Schweigsamkeit aller Leuchtenden! 
 
Viel Sonnen kreisen im öden Räume: zu Allem, was dunkel ist, reden sie 
mit ihrem Lichte, - mir schweigen sie. 
 
Oh diess ist die Feindschaft des Lichts gegen Leuchtendes, 
erbarmungslos wandelt es seine Bahnen. 
 
Unbillig gegen Leuchtendes im tiefsten Herzen: kalt gegen Sonnen, - 
also wandelt jede Sonne. 
 
Einem Sturme gleich fliegen die Sonnen ihre Bahnen, das ist ihr 
Wandeln. Ihrem unerbittlichen Willen folgen sie, das ist ihre Kälte. 
 
Oh, ihr erst seid es, ihr Dunklen, ihr Nächtigen, die ihr Wärme 
schafft aus Leuchtendem! Oh, ihr erst trinkt euch Milch und Labsal aus 
des Lichtes Eutern! 
 
Ach, Eis ist um mich, meine Hand verbrennt sich an Eisigem! Ach, Durst 
ist in mir, der schmachtet nach eurem Durste! 
 
Nacht ist es: ach dass ich Licht sein muss! Und Durst nach Nächtigem! 
Und Einsamkeit! 
 
Nacht ist es: nun bricht wie ein Born aus mir mein Verlangen, - nach 
Rede verlangt mich. 
 
Nacht ist es: nun reden lauter alle springenden Brunnen. Und auch 
meine Seele ist ein springender Brunnen. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 85

 
Nacht ist es: nun erst erwachen alle Lieder der Liebenden. Und auch 
meine Seele ist das Lied eines Liebenden. - 
 
Also sang Zarathustra. 
 
 
 
Das Tanzlied 
 
Eines Abends gieng Zarathustra mit seinen Jüngern durch den Wald; und 
als er nach einem Brunnen suchte, siehe, da kam er auf eine grüne 
Wiese, die von Bäumen und Gebüsch still umstanden war: auf der tanzten 
Mädchen mit einander. Sobald die Mädchen Zarathustra erkannten, 
liessen sie vom Tanze ab; Zarathustra aber trat mit freundlicher 
Gebärde zu ihnen und sprach diese Worte: 
 
"Lasst vom Tanze nicht ab, ihr lieblichen Mädchen! Kein Spielverderber 
kam zu euch mit bösem Blick, kein Mädchen-Feind. 
 
Gottes Fürsprecher bin ich vor dem Teufel: der aber ist der Geist der 
Schwere. Wie sollte ich, ihr Leichten, göttlichen Tänzen feind sein? 
Oder Mädchen-Füssen mit schönen Knöcheln? 
 
Wohl bin ich ein Wald und eine Nacht dunkler Bäume: doch wer sich vor 
meinem Dunkel nicht scheut, der findet auch Rosenhänge unter meinen 
Cypressen. 
 
Und auch den kleinen Gott findet er wohl, der den Mädchen der liebste 
ist: neben dem Brunnen liegt er, still, mit geschlossenen Augen. 
 
Wahrlich, am hellen Tage schlief er mir ein, der Tagedieb! Haschte er 
wohl zu viel nach Schmetterlingen? 
 
Zürnt mir nicht, ihr schönen Tanzenden, wenn ich den kleinen Gott ein 
Wenig züchtige! Schreien wird er wohl und weinen, - aber zum Lachen 
ist er noch im Weinen! 
 
Und mit Thränen im Auge soll er euch um einen Tanz bitten; und ich 
selber will ein Lied zu seinem Tanze singen: 
 
Ein Tanz- und Spottlied auf den Geist der Schwere, meinen 
allerhöchsten grossmächtigsten Teufel, von dem sie sagen, dass er `der 
Herr der Welt` sei." - 
 
Und diess ist das Lied, welches Zarathustra sang, als Cupido und die 
Mädchen zusammen tanzten. 
 
In dein Auge schaute ich jüngst, oh Leben! Und in's Unergründliche 
schien ich mir da zu sinken. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 86

Aber du zogst mich mit goldner Angel heraus; spöttisch lachtest du, 
als ich dich unergründlich nannte. 
 
"So geht die Rede aller Fische, sprachst du; was _sie_ nicht 
ergründen, ist unergründlich. 
 
Aber veränderlich bin ich nur und wild und in Allem ein Weib, und kein 
tugendhaftes: 
 
Ob ich schon euch Männern `die Tiefe` heisse oder `die Treue`, `die 
Ewige`, `die Geheimnissvolle.` - 
 
Doch ihr Männer beschenkt uns stets mit den eignen Tugenden - ach, ihr 
Tugendhaften!" 
 
Also lachte sie, die Unglaubliche; aber ich glaube ihr niemals und 
ihrem Lachen, wenn sie bös von sich selber spricht. 
 
Und als ich unter vier Augen mit meiner wilden Weisheit redete, sagte 
sie mir zornig: "Du willst, du begehrst, du liebst, darum allein 
_lobst_ du das Leben!" 
 
Fast hätte ich da bös geantwortet und der Zornigen die Wahrheit 
gesagt; und man kann nicht böser antworten, als wenn man seiner 
Weisheit "die Wahrheit sagt." 
 
So nämlich steht es zwischen uns Dreien. Von Grund aus liebe ich nur 
das Leben - und, wahrlich, am meisten dann, wenn ich es hasse! 
 
Dass ich aber der Weisheit gut bin und oft zu gut: das macht, sie 
erinnert mich gar sehr an das Leben! 
 
Sie hat ihr Auge, ihr Lachen und sogar ihr goldnes Angelrüthchen: was 
kann ich dafür, dass die Beiden sich so ähnlich sehen? 
 
Und als mich einmal das Leben fragte: Wer ist denn das, die Weisheit? 
- da sagte ich eifrig: "Ach ja! die Weisheit! 
 
Man dürstet um sie und wird nicht satt, man blickt durch Schleier, man 
hascht durch Netze. 
 
Ist sie schön? Was weiss ich! Aber die ältesten Karpfen werden noch 
mit ihr geködert. 
 
Veränderlich ist sie und trotzig; oft sah ich sie sich die Lippe 
beissen und den Kamm wider ihres Haares Strich führen. 
 
Vielleicht ist sie böse und falsch, und in Allem ein Frauenzimmer; 
aber wenn sie von sich selber schlecht spricht, da gerade verführt sie 
am meisten." 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 87

Als ich diess zu dem Leben sagte, da lachte es boshaft und machte die 
Augen zu. "Von wem redest du doch? sagte sie, wohl von mir? 
 
Und wenn du Recht hättest, - sagt man _das_ mir so in's Gesicht! Aber 
nun sprich doch auch von deiner Weisheit!" 
 
Ach, und nun machtest du wieder dein Auge auf, oh geliebtes Leben! Und 
in's Unergründliche schien ich mir wieder zu sinken. - 
 
Also sang Zarathustra. Als aber der Tanz zu Ende und die Mädchen 
fortgegangen waren, wurde er traurig. 
 
"Die Sonne ist lange schon hinunter, sagte er endlich; die Wiese ist 
feucht, von den Wäldern her kommt Kühle. 
 
Ein Unbekanntes ist um mich und blickt nachdenklich. Was! Du lebst 
noch, Zarathustra? 
 
Warum? Wofür? Wodurch? Wohin? Wo? Wie? Ist es nicht Thorheit, noch zu 
leben? - 
 
Ach, meine Freunde, der Abend ist es, der so aus mir fragt. Vergebt 
mir meine Traurigkeit! 
 
Abend ward es: vergebt mir, dass es Abend ward!" 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Das Grablied 
 
"Dort ist die Gräberinsel, die schweigsame; dort sind auch die Gräber 
meiner Jugend. Dahin will ich einen immergrünen Kranz des Lebens 
tragen." 
 
Also im Herzen beschliessend fuhr ich über das Meer. - 
 
Oh ihr, meiner Jugend Gesichte und Erscheinungen! Oh, ihr Blicke der 
Liebe alle, ihr göttlichen Augenblicke! Wie starbt ihr mir so schnell! 
Ich gedenke eurer heute wie meiner Todten. 
 
Von euch her, meinen liebsten Todten, kommt mir ein süsser Geruch, ein 
herz- und thränenlösender. Wahrlich, er erschüttert und löst das Herz 
dem einsam Schiffenden. 
 
Immer noch bin ich der Reichste und Bestzubeneidende - ich der 
Einsamste! Denn ich _hatte_ euch doch, und ihr habt mich noch: sagt, 
wem fielen, wie mir, solche Rosenäpfel vom Baume? 
 
Immer noch bin ich eurer Liebe Erbe und Erdreich, blühend zu eurem 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 88

Gedächtnisse von bunten wildwachsenen Tugenden, oh ihr Geliebtesten! 
 
Ach, wir waren gemacht, einander nahe zu bleiben, ihr holden fremden 
Wunder; und nicht schüchternen Vögeln gleich kamt ihr zu mir und 
meiner Begierde - nein, als Trauende zu dem Trauenden! 
 
Ja, zur Treue gemacht, gleich mir, und zu zärtlichen Ewigkeiten: muss 
ich nun euch nach eurer Untreue heissen, ihr göttlichen Blicke und 
Augenblicke: keinen andern Namen lernte ich noch. 
 
Wahrlich, zu schnell starbt ihr mir, ihr Flüchtlinge. Doch floht ihr 
mich nicht, noch floh ich euch: unschuldig sind wir einander in unsrer 
Untreue. 
 
_Mich_ zu tödten, erwürgte man euch, ihr Singvögel meiner Hoffnungen! 
Ja, nach euch, ihr Liebsten, schoss immer die Bosheit Pfeile - mein 
Herz zu treffen! 
 
Und sie traf! Wart ihr doch stets mein Herzlichstes, mein Besitz und 
mein Besessen-sein: _darum_ musstet ihr jung sterben und allzu frühe! 
 
Nach dem Verwundbarsten, das ich besass, schoss man den Pfeil: das 
waret ihr, denen die Haut einem Flaume gleich ist und mehr noch dem 
Lächeln, das an einem Blick erstirbt! 
 
Aber diess Wort will ich zu meinen Feinden reden: was ist alles 
Menschen-Morden gegen Das, was ihr mir thatet! 
 
Böseres thatet ihr mir, als aller Menschen-Mord ist; 
Unwiederbringliches nahmt ihr mir: - also rede ich zu euch, meine 
Feinde! 
 
Mordetet ihr doch meiner Jugend Gesichte und liebste Wunder! Meine 
Gespielen nahmt ihr mir, die seligen Geister! Ihrem Gedächtnisse lege 
ich diesen Kranz und diesen Fluch nieder. 
 
Diesen Fluch gegen euch, meine Feinde! Machtet ihr doch mein Ewiges 
kurz, wie ein Ton zerbricht in kalter Nacht! Kaum als Aufblinken 
göttlicher Augen kam es mir nur, - als Augenblick! 
 
Also sprach zur guten Stunde einst meine Reinheit: "göttlich sollen 
mir alle Wesen sein." 
 
Da überfielt ihr mich mit schmutzigen Gespenstern; ach, wohin floh nun 
jene gute Stunde! 
 
"Alle Tage sollen mir heilig sein" - so redete einst die Weisheit 
meiner Jugend: wahrlich, einer fröhlichen Weisheit Rede! 
 
Aber da stahlt ihr Feinde mir meine Nächte und verkauftet sie zu 
schlafloser Qual: ach, wohin floh nun jene fröhliche Weisheit? 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 89

 
Einst begehrte ich nach glücklichen Vogelzeichen: da führtet ihr mir 
ein Eulen-Unthier über den Weg, ein widriges. Ach, wohin floh da meine 
zärtliche Begierde? 
 
Allem Ekel gelobte ich einst zu entsagen: da verwandeltet ihr meine 
Nahen und Nächsten in Eiterbeulen. Ach, wohin floh da mein edelstes 
Gelöbniss? 
 
Als Blinder gieng ich einst selige Wege: da warft ihr Unflath auf den 
Weg des Blinden: und nun ekelte ihn des alten Blinden-Fusssteigs. 
 
Und als ich mein Schwerstes that und meiner Überwindungen Sieg 
feierte: da machtet ihr Die, welche mich liebten, schrein, ich thue 
ihnen am wehesten. 
 
Wahrlich, das war immer euer Thun: ihr vergälltet mir meinen besten 
Honig und den Fleiss meiner besten Bienen. 
 
Meiner Mildthätigkeit sandtet ihr immer die frechsten Bettler zu; 
um mein Mitleiden drängtet ihr immer die unheilbar Schamlosen. So 
verwundetet ihr meine Tugend in ihrem Glauben. 
 
Und legte ich noch mein Heiligstes zum Opfer hin: flugs stellte eure 
"Frömmigkeit" ihre fetteren Gaben dazu: also dass im Dampfe eures 
Fettes noch mein Heiligstes erstickte. 
 
Und einst wollte ich tanzen, wie nie ich noch tanzte: über alle Himmel 
weg wollte ich tanzen. Da überredetet ihr meinen liebsten Sänger. 
 
Und nun stimmte er eine schaurige dumpfe Weise an; ach, er tutete mir, 
wie ein düsteres Horn, zu Ohren! 
 
Mörderischer Sänger, Werkzeug der Bosheit, Unschuldigster! Schon stand 
ich bereit zum besten Tanze: da mordetest du mit deinen Tönen meine 
Verzückung! 
 
Nur im Tanze weiss ich der höchsten Dinge Gleichniss zu reden: - und 
nun blieb mir mein höchstes Gleichniss ungeredet in einen Gliedern! 
 
Ungeredet und unerlöst blieb mir die höchste Hoffnung! Und es starben 
mir alle Gesichte und Tröstungen meiner Jugend! 
 
Wie ertrug ich's nur? Wie verwand und überwand ich solche Wunden? Wie 
erstand meine Seele wieder aus diesen Gräbern? 
 
Ja, ein Unverwundbares, Unbegrabbares ist an mir, ein 
Felsensprengendes: das heisst _mein_Wille_. Schweigsam schreitet es 
und unverändert durch die Jahre. 
 
Seinen Gang will er gehn auf meinen Füssen, mein alter Wille; 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 90

herzenshart ist ihm der Sinn und unverwundbar. 
 
Unverwundbar bin ich allein an meiner Ferse. Immer noch lebst du da 
und bist dir gleich, Geduldigster! Immer noch brachst du dich durch 
alle Gräber! 
 
In dir lebt auch noch das Unerlöste meiner Jugend; und als Leben und 
Jugend sitzest du hoffend hier auf gelben Grab-Trümmern. 
 
Ja, noch bist du mir aller Gräber Zertrümmerer: Heil dir, mein Wille! 
Und nur wo Gräber sind, giebt es Auferstehungen. - 
 
Also sang Zarathustra. - 
 
 
 
Von der Selbst-Überwindung 
 
"Wille zur Wahrheit" heisst ihr's, ihr Weisesten, was euch treibt und 
brünstig macht? 
 
Wille zur Denkbarkeit alles Seienden: also heisse _ich_ euren Willen! 
 
Alles Seiende wollt ihr erst denkbar _machen_: denn ihr zweifelt mit 
gutem Misstrauen, ob es schon denkbar ist. 
 
Aber es soll sich euch fügen und biegen! So will's euer Wille. 
Glatt soll es werden und dem Geiste unterthan, als sein Spiegel und 
Widerbild. 
 
Das ist euer ganzer Wille, ihr Weisesten, als ein Wille zur Macht; und 
auch wenn ihr vom Guten und Bösen redet und von den Werthschätzungen. 
Schaffen wollt ihr noch die Welt, vor der ihr knien könnt: so ist es 
eure letzte Hoffnung und Trunkenheit. 
 
Die Unweisen freilich, das Volk, - die sind gleich dem Flusse, auf 
dem ein Nachen weiter schwimmt: und im Nachen sitzen feierlich und 
vermummt die Werthschätzungen. 
 
Euren Willen und eure Werthe setztet ihr auf den Fluss des Werdens; 
einen alten Willen zur Macht verräth mir, was vom Volke als gut und 
böse geglaubt wird. 
 
Ihr wart es, ihr Weisesten, die solche Gäste in diesen Nachen setzten 
und ihnen Prunk und stolze Namen gaben, - ihr und euer herrschender 
Wille! 
 
Weiter trägt nun der Fluss euren Nachen: er _muss_ ihn tragen. 
Wenig thut's, ob die gebrochene Welle schäumt und zornig dem Kiele 
widerspricht! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 91

Nicht der Fluss ist eure Gefahr und das Ende eures Guten und Bösen, 
ihr Weisesten: sondern jener Wille selber, der Wille zur Macht, - der 
unerschöpfte zeugende Lebens-Wille. 
 
Aber damit ihr mein Wort versteht vom Guten und Bösen: dazu will ich 
euch noch mein Wort vom Leben sagen und von der Art alles Lebendigen. 
 
Dem Lebendigen gieng ich nach, ich gieng die grössten und die 
kleinsten Wege, dass ich seine Art erkenne. 
 
Mit hundertfachem Spiegel fieng ich noch seinen Blick auf, wenn ihm 
der Mund geschlossen war: dass sein Auge mir rede. Und sein Auge 
redete mir. 
 
Aber, wo ich nur Lebendiges fand, da hörte ich auch die Rede vom 
Gehorsame. Alles Lebendige ist ein Gehorchendes. 
 
Und diess ist das Zweite: Dem wird befohlen, der sich nicht selber 
gehorchen kann. So ist es des Lebendigen Art. 
 
Diess aber ist das Dritte, was ich hörte: dass Befehlen schwerer ist, 
als Gehorchen. Und nicht nur, dass der Befehlende die Last aller 
Gehorchenden trägt, und dass leicht ihn diese Last zerdrückt: - 
 
Ein Versuch und Wagniss erschien mir in allem Befehlen; und stets, 
wenn es befiehlt, wagt das Lebendige sich selber dran. 
 
Ja noch, wenn es sich selber befiehlt: auch da noch muss es sein 
Befehlen büssen. Seinem eignen Gesetze muss es Richter und Rächer und 
Opfer werden. 
 
Wie geschieht diess doch! so fragte ich mich. Was überredet das 
Lebendige, dass es gehorcht und befiehlt und befehlend noch Gehorsam 
übt? 
 
Hört mir nun mein Wort, ihr Weisesten! Prüft es ernstlich, ob ich dem 
Leben selber in's Herz kroch und bis in die Wurzeln seines Herzens! 
 
Wo ich Lebendiges fand, da fand ich Willen zur Macht; und noch im 
Willen des Dienenden fand ich den Willen, Herr zu sein. 
 
Dass dem Stärkeren diene das Schwächere, dazu überredet es sein Wille, 
der über noch Schwächeres Herr sein will: dieser Lust allein mag es 
nicht entrathen. 
 
Und wie das Kleinere sich dem Grösseren hingiebt, dass es Lust und 
Macht am Kleinsten habe: also giebt sich auch das Grösste noch hin und 
setzt um der Macht willen - das Leben dran. 
 
Das ist die Hingebung des Grössten, dass es Wagniss ist und Gefahr und 
um den Tod ein Würfelspielen. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 92

 
Und wo Opferung und Dienste und Liebesblicke sind: auch da ist Wille, 
Herr zu sein. Auf Schleichwegen schleicht sich da der Schwächere in 
die Burg und bis in's Herz dem Mächtigeren - und stiehlt da Macht. 
 
Und diess Geheimniss redete das Leben selber zu mir. Siehe, sprach es, 
ich bin das, was sich immer selber überwinden muss. 
 
"Freilich, ihr heisst es Wille zur Zeugung oder Trieb zum Zwecke, 
zum Höheren, Ferneren, Vielfacheren: aber all diess ist Eins und Ein 
Geheimniss. 
 
Lieber noch gehe ich unter, als dass ich diesem Einen absagte; und 
wahrlich, wo es Untergang giebt und Blätterfallen, siehe, da opfert 
sich Leben - um Macht! 
 
Dass ich Kampf sein muss und Werden und Zweck und der Zwecke 
Widerspruch: ach, wer meinen Willen erräth, erräth wohl auch, auf 
welchen _krummen_ Wegen er gehen muss! 
 
Was ich auch schaffe und wie ich's auch liebe, - bald muss ich Gegner 
ihm sein und meiner Liebe: so will es mein Wille. 
 
Und auch du, Erkennender, bist nur ein Pfad und Fusstapfen meines 
Willens: wahrlich, mein Wille zur Macht wandelt auch auf den Füssen 
deines Willens zur Wahrheit! 
 
Der traf freilich die Wahrheit nicht, der das Wort nach ihr schoss vom 
`Willen zum Dasein`: diesen Willen - giebt es nicht! 
 
Denn: was nicht ist, das kann nicht wollen; was aber im Dasein ist, 
wie könnte das noch zum Dasein wollen! 
 
Nur, wo Leben ist, da ist auch Wille: aber nicht Wille zum Leben, 
sondern - so lehre ich's dich - Wille zur Macht! 
 
Vieles ist dem Lebenden höher geschätzt, als Leben selber; doch aus 
dem Schätzen selber heraus redet - der Wille zur Macht!" - 
 
Also lehrte mich einst das Leben: und daraus löse ich euch, ihr 
Weisesten, noch das Räthsel eures Herzens. 
 
Wahrlich, ich sage euch: Gutes und Böses, das unvergänglich wäre - das 
giebt es nicht! Aus sich selber muss es sich immer wieder überwinden. 
 
Mit euren Werthen und Worten von Gut und Böse übt ihr Gewalt, ihr 
Werthschätzenden: und diess ist eure verborgene Liebe und eurer Seele 
Glänzen, Zittern und Überwallen. 
 
Aber eine stärkere Gewalt wächst aus euren Werthen und eine neue 
Überwindung: an der zerbricht Ei und Eierschale. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 93

 
Und wer ein Schöpfer sein muss im Guten und Bösen: wahrlich, der muss 
ein Vernichter erst sein und Werthe zerbrechen. 
 
Also gehört das höchste Böse zur höchsten Güte: diese aber ist die 
schöpferische. - 
 
Reden wir nur davon, ihr Weisesten, ob es gleich schlimm ist. 
Schweigen ist schlimmer; alle verschwiegenere Wahrheiten werden 
giftig. 
 
Und mag doch Alles zerbrechen, was an unseren Wahrheiten zerbrechen - 
kann! Manches Haus giebt es noch zu bauen! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Erhabenen 
 
Still ist der Grund meines Meeres: wer erriethe wohl, dass er 
scherzhafte Ungeheuer birgt! 
 
Unerschütterlich ist meine Tiefe: aber sie glänzt von schwimmenden 
Räthseln und Gelächtern. 
 
Einen Erhabenen sah ich heute, einen Feierlichen, einen Büsser des 
Geistes: oh wie lachte meine Seele ob seiner Hässlichkeit! 
 
Mit erhobener Brust und Denen gleich, welche den Athem an sich ziehn: 
also stand er da, der Erhabene, und schweigsam: 
 
Behängt mit hässlichen Wahrheiten, seiner Jagdbeute, und reich an 
zerrissenen Kleidern; auch viele Dornen hiengen an ihm - aber noch sah 
ich keine Rose. 
 
Noch lernte er das Lachen nicht und die Schönheit. Finster kam dieser 
Jäger zurück aus dem Walde der Erkenntniss. 
 
Vom Kampfe kehrte er heim mit wilden Thieren: aber aus seinem Ernste 
blickt auch noch ein wildes Thier - ein unüberwundenes! 
 
Wie ein Tiger steht er immer noch da, der springen will; aber ich mag 
diese gespannten Seelen nicht, unhold ist mein Geschmack allen diesen 
Zurückgezognen. 
 
Und ihr sagt mir, Freunde, dass nicht zu streiten sei über Geschmack 
und Schmecken? Aber alles Leben ist Streit um Geschmack und Schmecken! 
 
Geschmack: das ist Gewicht zugleich und Wagschale und Wägender; und 
wehe allem Lebendigen, das ohne Streit um Gewicht und Wagschale und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 94

Wägende leben wollte! 
 
Wenn er seiner Erhabenheit müde würde, dieser Erhabene: dann erst 
würde seine Schönheit anheben, - und dann erst will ich ihn schmecken 
und schmackhaft finden. 
 
Und erst, wenn er sich von sich selber abwendet, wird er über seinen 
eignen Schatten springen - und, wahrlich! hinein in _seine_ Sonne. 
 
Allzulange sass er im Schatten, die Wangen bleichten dem Büsser des 
Geistes; fast verhungerte er an seinen Erwartungen. 
 
Verachtung ist noch in seinem Auge; und Ekel birgt sich an seinem 
Munde. Zwar ruht er jetzt, aber seine Ruhe hat sich noch nicht in die 
Sonne gelegt. 
 
Dem Stiere gleich sollte er thun; und sein Glück sollte nach Erde 
riechen und nicht nach Verachtung der Erde. 
 
Als weissen Stier möchte ich ihn sehn, wie er schnaubend und brüllend 
der Pflugschar vorangeht: und sein Gebrüll sollte noch alles Irdische 
preisen! 
 
Dunkel noch ist sein Antlitz; der Hand Schatten spielt auf ihm. 
Verschattet ist noch der Sinn seines Auges. 
 
Seine That selber ist noch der Schatten auf ihm: die Hand verdunkelt 
den Handelnden. Noch hat er seine That nicht überwunden. 
 
Wohl liebe ich an ihm den Nacken des Stiers: aber nun will ich auch 
noch das Auge des Engels sehn. 
 
Auch seinen Helden-Willen muss er noch verlernen: ein Gehobener soll 
er mir sein und nicht nur ein Erhabener: - der Äther selber sollte ihn 
heben, den Willenlosen! 
 
Er bezwang Unthiere, er löste Räthsel: aber erlösen sollte er auch 
noch seine Unthiere und Räthsel, zu himmlischen Kindern sollte er sie 
noch verwandeln. 
 
Noch hat seine Erkenntniss nicht lächeln gelernt und ohne Eifersucht 
sein; noch ist seine strömende Leidenschaft nicht stille geworden in 
der Schönheit. 
 
Wahrlich, nicht in der Sattheit soll sein Verlangen schweigen und 
untertauchen, sondern in der Schönheit! Die Anmuth gehört zur 
Grossmuth des Grossgesinnten. 
 
Den Arm über das Haupt gelegt: so sollte der Held ausruhn, so sollte 
er auch noch sein Ausruhen überwinden. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 95

Aber gerade dem Helden ist das _Schöne_ aller Dinge Schwerstes. 
Unerringbar ist das Schöne allem heftigen Willen. 
 
Ein Wenig mehr, ein Wenig weniger: das gerade ist hier Viel, das ist 
hier das Meiste. 
 
Mit lässigen Muskeln stehn und mit abgeschirrtem Willen: das ist das 
Schwerste euch Allen, ihr Erhabenen! 
 
Wenn die Macht gnädig wird und herabkommt in's Sichtbare: Schönheit 
heisse ich solches Herabkommen. 
 
Und von Niemandem will ich so als von dir gerade Schönheit, du 
Gewaltiger: deine Güte sei deine letzte Selbst- Überwältigung. 
 
Alles Böse traue ich dir zu: darum will ich von dir das Gute. 
 
Wahrlich, ich lachte oft der Schwächlinge, welche sich gut glauben, 
weil sie lahme Tatzen haben! 
 
Der Säule Tugend sollst du nachstreben: schöner wird sie immer und 
zarter, aber inwendig härter und tragsamer, je mehr sie aufsteigt. 
 
Ja, du Erhabener, einst sollst du noch schön sein und deiner eignen 
Schönheit den Spiegel vorhalten. 
 
Dann wird deine Seele vor göttlichen Begierden schaudern; und Anbetung 
wird noch in deiner Eitelkeit sein! 
 
Diess nämlich ist das Geheimniss der Seele: erst, wenn sie der Held 
verlassen hat, naht ihr, im Traume, - der Über-Held. 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Lande der Bildung 
 
Zu weit hinein flog ich in die Zukunft: ein Grauen überfiel mich. 
 
Und als ich um mich sah, siehe! da war die Zeit mein einziger 
Zeitgenosse. 
 
Da floh ich rückwärts, heimwärts - und immer eilender: so kam ich zu 
euch, ihr Gegenwärtigen, und in's Land der Bildung. 
 
Zum ersten Male brachte ich ein Auge mit für euch, und gute Begierde: 
wahrlich, mit Sehnsucht im Herzen kam ich. 
 
Aber wie geschah mir? So angst mir auch war, - ich musste lachen! Nie 
sah mein Auge etwas so Buntgesprenkeltes! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 96

 
Ich lachte und lachte, während der Fuss mir noch zitterte und das Herz 
dazu: "hier ist ja die Heimat aller Farbentöpfe!" - sagte ich. 
 
Mit fünfzig Klexen bemalt an Gesicht und Gliedern: so sasset ihr da zu 
meinem Staunen, ihr Gegenwärtigen! 
 
Und mit fünfzig Spiegeln um euch, die eurem Farbenspiele schmeichelten 
und nachredeten! 
 
Wahrlich, ihr könntet gar keine bessere Maske tragen, ihr 
Gegenwärtigen, als euer eignes Gesicht ist! Wer könnte euch - 
_erkennen_! 
 
Vollgeschrieben mit den Zeichen der Vergangenheit, und auch diese 
Zeichen überpinselt mit neuen Zeichen: also habt ihr euch gut 
versteckt vor allen Zeichendeutern! 
 
Und wenn man auch Nierenprüfer ist: wer glaubt wohl noch, dass ihr 
Nieren habt! Aus Farben scheint ihr gebacken und aus geleimten 
Zetteln. 
 
Alle Zeiten und Völker blicken bunt aus euren Schleiern; alle Sitten 
und Glauben reden bunt aus euren Gebärden. 
 
Wer von euch Schleier und Überwürfe und Farben und Gebärden abzöge: 
gerade genug würde er übrig behalten, um die Vögel damit zu 
erschrecken. 
 
Wahrlich, ich selber bin der erschreckte Vogel, der euch einmal nackt 
sah und ohne Farbe; und ich flog davon, als das Gerippe mir Liebe 
zuwinkte. 
 
Lieber wollte ich doch noch Tagelöhner sein in der Unterwelt und bei 
den Schatten des Ehemals! - feister und voller als ihr sind ja noch 
die Unterweltlichen! 
 
Diess, ja diess ist Bitterniss meinen Gedärmen, dass ich euch weder 
nackt, noch bekleidet aushalte, ihr Gegenwärtigen! 
 
Alles Unheimliche der Zukunft, und was je verflogenen Vögeln Schauder 
machte, ist wahrlich heimlicher noch und traulicher als eure 
"Wirklichkeit". 
 
Denn so sprecht ihr: "Wirkliche sind wir ganz, und ohne Glauben und 
Aberglauben": also brüstet ihr euch - ach, auch noch ohne Brüste! 
 
Ja, wie solltet ihr glauben _können_, ihr Buntgesprenkelten! - die ihr 
Gemälde seid von Allem, was je geglaubt wurde! 
 
Wandelnde Widerlegungen seid ihr des Glaubens selber, und aller 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 97

Gedanken Gliederbrechen. _Unglaubwürdige_: also heisse _ich_ euch, ihr 
Wirklichen! 
 
Alle Zeiten schwätzen wider einander in euren Geistern; und aller 
Zeiten Träume und Geschwätz waren wirklicher noch als euer Wachsein 
ist! 
 
Unfruchtbare seid ihr: _darum_ fehlt es euch an Glauben. Aber 
wer schaffen musste, der hatte auch immer seine Wahr-Träume und 
Stern-Zeichen - und glaubte an Glauben! - 
 
Halboffne Thore seid ihr, an denen Todtengräber warten. Und das ist 
_eure_ Wirklichkeit: "Alles ist werth, dass es zu Grunde geht." 
 
Ach, wie ihr mir dasteht, ihr Unfruchtbaren, wie mager in den Rippen! 
Und Mancher von euch hatte wohl dessen selber ein Einsehen. 
 
Und er sprach: "es hat wohl da ein Gott, als ich schlief, mir heimlich 
Etwas entwendet? Wahrlich, genug, sich ein Weibchen daraus zu bilden! 
 
Wundersam ist die Armuth meiner Rippen!" also sprach schon mancher 
Gegenwärtige. 
 
Ja, zum Lachen seid ihr mir, ihr Gegenwärtigen! Und sonderlich, wenn 
ihr euch über euch selber wundert! 
 
Und wehe mir, wenn ich nicht lachen könnte über eure Verwunderung, und 
alles Widrige aus euren Näpfen hinunter trinken müsste! 
 
So aber will ich's mit euch leichter nehmen, da ich _Schweres_ zu 
tragen habe; und was thut's mir, wenn sich Käfer und Flügelwürmer noch 
auf mein Bündel setzen! 
 
Wahrlich, es soll mir darob nicht schwerer werden! Und nicht aus euch, 
ihr Gegenwärtigen, soll mir die grosse Müdigkeit kommen. - Ach, wohin 
soll ich nun noch steigen mit meiner Sehnsucht! Von allen Bergen 
schaue ich aus nach Vater- und Mutterländern. 
 
Aber Heimat fand ich nirgends: unstät bin ich in allen Städten und ein 
Aufbruch an allen Thoren. 
 
Fremd sind mir und ein Spott die Gegenwärtigen, zu denen mich jüngst 
das Herz trieb; und vertrieben bin ich aus Vater- und Mutterländern. 
 
So liebe ich allein noch meiner _Kinder_Land_, das unentdeckte, im 
fernsten Meere: nach ihm heisse ich meine Segel suchen und suchen. 
 
An meinen Kindern will ich es gut machen, dass ich meiner Väter Kind 
bin: und an aller Zukunft - _diese_ Gegenwart! 
 
Also sprach Zarathustra. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 98

 
 
 
Von der unbefleckten Erkenntniss 
 
Als gestern der Mond aufgieng, wähnte ich, dass er eine Sonne gebären 
wolle: so breit und trächtig lag er am Horizonte. 
 
Aber ein Lügner war er mir mit seiner Schwangerschaft; und eher noch 
will ich an den Mann im Monde glauben als an das Weib. 
 
Freilich, wenig Mann ist er auch, dieser schüchterne Nachtschwärmer. 
Wahrlich, mit schlechtem Gewissen wandelt er über die Dächer. 
 
Denn er ist lüstern und eifersüchtig, der Mönch im Monde, lüstern nach 
der Erde und nach allen Freuden der Liebenden. 
 
Nein, ich mag ihn nicht, diesen Kater auf den Dächern! Widerlich sind 
mir Alle, die um halbverschlossne Fenster schleichen! 
 
Fromm und schweigsam wandelt er hin auf Sternen-Teppichen: - aber ich 
mag alle leisetretenden Mannsfüsse nicht, an denen auch nicht ein 
Sporen klirrt. 
 
Jedes Redlichen Schritt redet; die Katze aber stiehlt sich über den 
Boden weg. Siehe, katzenhaft kommt der Mond daher und unredlich. - 
 
Dieses Gleichniss gebe ich euch empfindsamen Heuchlern, euch, den 
"Rein-Erkennenden!" Euch heisse _ich_ - Lüsterne! 
 
Auch ihr liebt die Erde und das Irdische: ich errieth euch wohl! - 
aber Scham ist in eurer Liebe und schlechtes Gewissen, - dem Monde 
gleicht ihr! 
 
Zur Verachtung des Irdischen hat man euren Geist überredet, aber nicht 
eure Eingeweide: _die_ aber sind das Stärkste an euch! 
 
Und nun schämt sich euer Geist, dass er euren Eingeweiden zu willen 
ist und geht vor seiner eignen Scham Schleich- und Lügenwege. 
 
"Das wäre mir das Höchste - also redet euer verlogner Geist zu sich - 
auf das Leben ohne Begierde zu schaun und nicht gleich dem Hunde mit 
hängender Zunge: 
 
Glücklich zu sein im Schauen, mit erstorbenem Willen, ohne Griff und 
Gier der Selbstsucht - kalt und aschgrau am ganzen Leibe, aber mit 
trunkenen Mondesaugen!" 
 
"Das wäre mir das Liebste, - also verführt sich selber der Verführte 
- die Erde zu lieben, wie der Mond sie liebt, und nur mit dem Auge 
allein ihre Schönheit zu betasten. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 99

 
Und das heisse mir aller Dinge _unbefleckte_ Erkenntniss, dass ich von 
den Dingen Nichts will: ausser dass ich vor ihnen da liegen darf wie 
ein Spiegel mit hundert Augen." - 
 
Oh, ihr empfindsamen Heuchler, ihr Lüsternen! Euch fehlt die Unschuld 
in der Begierde: und nun verleumdet ihr drum das Begehren! 
 
Wahrlich, nicht als Schaffende, Zeugende, Werdelustige liebt ihr die 
Erde! 
 
Wo ist Unschuld? Wo der Wille zur Zeugung ist. Und wer über sich 
hinaus schaffen will, der hat mir den reinsten Willen. 
 
Wo ist Schönheit? Wo ich mit allem Willen _wollen_muss_; wo ich lieben 
und untergehn will, dass ein Bild nicht nur Bild bleibe. 
 
Lieben und Untergehn: das reimt sich seit Ewigkeiten. Wille zur Liebe: 
das ist, willig auch sein zum Tode. Also rede ich zu euch Feiglingen! 
 
Aber nun will euer entmanntes Schielen "Beschaulichkeit" heissen! Und 
was mit feigen Augen sich tasten lässt, soll "schön" getauft werden! 
oh, ihr Beschmutzer edler Namen! 
 
Aber das soll euer Fluch sein, ihr Unbefleckten, ihr Rein-Erkennenden, 
dass ihr nie gebären werdet: und wenn ihr auch breit und trächtig am 
Horizonte liegt! 
 
Wahrlich, ihr nehmt den Mund voll mit edlen Worten: und wir sollen 
glauben, dass euch das Herz übergehe, ihr Lügenbolde? 
 
Aber in _eine_ Worte sind geringe, verachtete, krumme Worte: gerne 
nehme ich auf, was bei eurer Mahlzeit unter den Tisch fällt. 
 
Immer noch kann ich mit ihnen - Heuchlern die Wahrheit sagen! ja, 
meine Gräten, Muscheln und Stachelblätter sollen - Heuchlern die Nasen 
kitzeln! 
 
Schlechte Luft ist immer um euch und eure Mahlzeiten: eure lüsternen 
Gedanken, eure Lügen und Heimlichkeiten sind ja in der Luft! 
 
Wagt es doch erst, euch selber zu glauben - euch und euren 
Eingeweiden! Wer sich selber nicht glaubt, lügt immer. 
 
Eines Gottes Larve hängtet ihr um vor euch selber, ihr "Reinen": in 
eines Gottes Larve verkroch sich euer greulicher Ringelwurm. 
 
Wahrlich, ihr täuscht, ihr "Beschaulichen"! Auch Zarathustra 
war einst der Narr eurer göttlichen Häute; nicht errieth er das 
Schlangengeringel, mit denen sie gestopft waren. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 100

Eines Gottes Seele wähnte ich einst spielen zu sehn in euren Spielen, 
ihr Rein-Erkennenden! Keine bessere Kunst wähnte ich einst als eure 
Künste! 
 
Schlangen-Unflath und schlimmen Geruch verhehlte mir die Ferne: und 
dass einer Eidechse List lüstern hier herumschlich. 
 
Aber ich kam euch _nah_: da kam mir der Tag - und nun kommt er euch, - 
zu Ende gieng des Mondes Liebschaft! 
 
Seht doch hin! Ertappt und bleich steht er da - vor der Morgenröthe! 
 
Denn schon kommt sie, die Glühende, - _ihre_ Liebe zur Erde kommt! 
Unschuld und Schöpfer-Begier ist alle Sonnen-Liebe! 
 
Seht doch hin, wie sie ungeduldig über das Meer kommt! Fühlt ihr den 
Durst und den heissen Athem ihrer Liebe nicht? 
 
Am Meere will sie saugen und seine Tiefe zu sich in die Höhe trinken: 
da hebt sich die Begierde des Meeres mit tausend Brüsten. 
 
Geküsst und gesaugt _will_ es sein vom Durste der Sonne; Luft _will_ 
es werden und Höhe und Fusspfad des Lichts und selber Licht! 
 
Wahrlich, der Sonne gleich liebe ich das Leben und alle tiefen Meere. 
 
Und diess heisst _mir_ Erkenntniss: alles Tiefe soll hinauf - zu 
meiner Höhe! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Gelehrten 
 
Als ich im Schlafe lag, da frass ein Schaf am Epheukranze meines 
Hauptes, - frass und sprach dazu: "Zarathustra ist kein Gelehrter 
mehr." 
 
Sprach's und gieng stotzig davon und stolz. Ein Kind erzählte mir's. 
 
Gerne liege ich hier, wo die Kinder spielen, an der zerbrochnen Mauer, 
unter Disteln und rothen Mohnblumen. 
 
Ein Gelehrter bin ich den Kindern noch und auch den Disteln und rothen 
Mohnblumen. Unschuldig sind sie, selbst noch in ihrer Bosheit. 
 
Aber den Schafen bin ich's nicht mehr: so will es mein Loos - gesegnet 
sei es! 
 
Denn diess ist die Wahrheit: ausgezogen bin ich aus dem Hause der 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 101

Gelehrten: und die Thür habe ich noch hinter mir zugeworfen. 
 
Zu lange sass meine Seele hungrig an ihrem Tische; nicht, gleich 
ihnen, bin ich auf das Erkennen abgerichtet wie auf das Nüsseknacken. 
 
Freiheit liebe ich und die Luft über frischer Erde; lieber noch will 
ich auf Ochsenhäuten schlafen, als auf ihren Würden und Achtbarkeiten. 
 
Ich bin zu heiss und verbrannt von eigenen Gedanken: oft will es mir 
den Athem nehmen. Da muss ich in's Freie und weg aus allen verstaubten 
Stuben. 
 
Aber sie sitzen kühl in kühlem Schatten: sie wollen in Allem nur 
Zuschauer sein und hüten sich dort zu sitzen, wo die Sonne auf die 
Stufen brennt. 
 
Gleich Solchen, die auf der Strasse stehn und die Leute angaffen, 
welche vorübergehn: also warten sie auch und gaffen Gedanken an, die 
Andre gedacht haben. 
 
Greift man sie mit Händen, so stäuben sie um sich gleich Mehlsäcken, 
und unfreiwillig. aber wer erriethe wohl, dass ihr Staub vom Korne 
stammt und von der gelben Wonne der Sommerfelder? 
 
Geben sie sich weise, so fröstelt mich ihrer kleinen Sprüche und 
Wahrheiten: ein Geruch ist oft an ihrer Weisheit, als ob sie aus dem 
Sumpfe stamme: und wahrlich, ich hörte auch schon den Frosch aus ihr 
quaken! 
 
Geschickt sind sie, sie haben kluge Finger: was will _meine_ Einfalt 
bei ihrer Vielfalt! Alles Fädeln und Knüpfen und Weben verstehn ihre 
Finger: also wirken sie die Strümpfe des Geistes! 
 
Gute Uhrwerke sind sie: nur sorge man, sie richtig aufzuziehn! Dann 
zeigen sie ohne Falsch die Stunde an und machen einen bescheidnen Lärm 
dabei. 
 
Gleich Mühlwerken arbeiten sie und Stampfen: man werfe ihnen nur seine 
Fruchtkörner zu! - sie wissen schon, Korn klein zu mahlen und weissen 
Staub daraus zu machen. 
 
Sie sehen einander gut auf die Finger und trauen sich nicht zum 
Besten. Erfinderisch in kleinen Schlauheiten warten sie auf Solche, 
deren Wissen auf lahmen Füssen geht, - gleich Spinnen warten sie. 
 
Ich sah sie immer mit Vorsicht Gift bereiten; und immer zogen sie 
gläserne Handschuhe dabei an ihre Finger. 
 
Auch mit falschen Würfeln wissen sie zu spielen; und so eifrig fand 
ich sie spielen, dass sie dabei schwitzten. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 102

Wir sind einander fremd, und ihre Tugenden gehn mir noch mehr wider 
den Geschmack, als ihre Falschheiten und falschen Würfel. 
 
Und als ich bei ihnen wohnte, da wohnte ich über ihnen. Darüber wurden 
sie mir gram. 
 
Sie wollen Nichts davon hören, dass Einer über ihren Köpfen wandelt; 
und so legten sie Holz und Erde und Unrath zwischen mich und ihre 
Köpfe. 
 
Also dämpften sie den Schall meiner Schritte: und am schlechtesten 
wurde ich bisher von den Gelehrtesten gehört. 
 
Aller Menschen Fehl und Schwäche legten sie zwischen sich und mich: - 
"Fehlboden" heissen sie das in ihren Häusern. 
 
Aber trotzdem wandele ich mit meinen Gedanken _über_ ihren Köpfen; und 
selbst, wenn ich auf meinen eignen Fehlern wandeln wollte, würde ich 
noch über ihnen sein und ihren Köpfen. 
 
Denn die Menschen sind _nicht_ gleich: so spricht die Gerechtigkeit. 
Und was ich will, dürften _sie_ nicht wollen! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den Dichtern 
 
"Seit ich den Leib besser kenne, - sagte Zarathustra zu einem seiner 
Jünger - ist mir der Geist nur noch gleichsam Geist; und alles das 
`Unvergängliche` - das ist auch nur ein Gleichniss." 
 
"So hörte ich dich schon einmal sagen, antwortete der Jünger; und 
damals fügtest du hinzu: `aber die Dichter lügen zuviel.` Warum 
sagtest du doch, dass die Dichter zuviel lügen?" 
 
"Warum? sagte Zarathustra. Du fragst warum? Ich gehöre nicht zu Denen, 
welche man nach ihrem Warum fragen darf. 
 
Ist denn mein Erleben von Gestern? Das ist lange her, dass ich die 
Gründe meiner Meinungen erlebte. 
 
Müsste ich nicht ein Fass sein von Gedächtniss, wenn ich auch meine 
Gründe bei mir haben wollte? 
 
Schon zuviel ist mir's, meine Meinungen selber zu behalten; und 
mancher Vogel fliegt davon. 
 
Und mitunter finde ich auch ein zugezogenes Thier in meinem 
Taubenschlage, das mir fremd ist, und das zittert, wenn ich meine Hand 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 103

darauf lege. 
 
Doch was sagte dir einst Zarathustra? Dass die Dichter zuviel lügen? - 
Aber auch Zarathustra ist ein Dichter. 
 
Glaubst du nun, dass er hier die Wahrheit redete? Warum glaubst du 
das?" 
 
Der Jünger antwortete: "ich glaube an Zarathustra." Aber Zarathustra 
schüttelte den Kopf und lächelte. 
 
Der Glaube macht mich nicht selig, sagte er, zumal nicht der Glaube an 
mich. 
 
Aber gesetzt, dass jemand allen Ernstes sagte, die Dichter lügen 
zuviel: so hat er Recht, - _wir_ lügen zuviel. 
 
Wir wissen auch zu wenig und sind schlechte Lerner: so müssen wir 
schon lügen. 
 
Und wer von uns Dichtern hätte nicht seinen Wein verfälscht? 
Manch giftiger Mischmasch geschah in unsern Kellern, manches 
Unbeschreibliche ward da gethan. 
 
Und weil wir wenig wissen, so gefallen uns von Herzen die geistig 
Armen, sonderlich wenn es junge Weibchen sind! 
 
Und selbst nach den Dingen sind wir noch begehrlich, die sich die 
alten Weibchen Abends erzählen. Das heissen wir selber an uns das 
Ewig-Weibliche. 
 
Und als ob es einen besondren geheimen Zugang zum Wissen gäbe, der 
sich Denen _verschütte_, welche Etwas lernen: so glauben wir an das 
Volk und seine "Weisheit". 
 
Das aber glauben alle Dichter: dass wer im Grase oder an einsamen 
Gehängen liegend die Ohren spitze, Etwas von den Dingen erfahre, die 
zwischen Himmel und Erde sind. 
 
Und kommen ihnen zärtliche Regungen, so meinen die Dichter immer, die 
Natur selber sei in sie verliebt: 
 
Und sie schleiche zu ihrem Ohre, Heimliches hinein zu sagen und 
verliebte Schmeichelreden: dessen brüsten und blähen sie sich vor 
allen Sterblichen! 
 
Ach, es giebt so viel Dinge zwischen Himmel und Erden, von denen sich 
nur die Dichter Etwas haben träumen lassen! 
 
Und zumal _über_ dem Himmel: denn alle Götter sind Dichter-Gleichniss, 
Dichter-Erschleichniss! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 104

 
Wahrlich, immer zieht es uns hinan - nämlich zum Reich der Wolken: auf 
diese setzen wir unsre bunten Bälge und heissen sie dann Götter und 
Übermenschen: - 
 
Sind sie doch gerade leicht genug für diese Stühle! - alle diese 
Götter und Übermenschen. 
 
Ach, wie bin ich all des Unzulänglichen müde, das durchaus Ereigniss 
sein soll! Ach, wie bin ich der Dichter müde! 
 
Als Zarathustra so sprach, zürnte ihm sein Jünger, aber er schwieg. 
Und auch Zarathustra schwieg; und sein Auge hatte sich nach innen 
gekehrt, gleich als ob es in weite Fernen sähe. Endlich seufzte er und 
holte Athem. 
 
Ich bin von Heute und Ehedem, sagte er dann; aber Etwas ist in mir, 
das ist von Morgen und übermorgen und Einstmals. 
 
Ich wurde der Dichter müde, der alten und der neuen: Oberflächliche 
sind sie mir Alle und seichte Meere. 
 
Sie dachten nicht genug in die Tiefe: darum sank ihr Gefühl nicht bis 
zu den Gründen. 
 
Etwas Wollust und etwas Langeweile: das ist noch ihr bestes Nachdenken 
gewesen. 
 
Gespenster-Hauch und -Huschen gilt mir all ihr Harfen-Klingklang; was 
wussten sie bisher von der Inbrunst der Töne! - 
 
Sie sind mir auch nicht reinlich genug: sie trüben Alle ihr Gewässer, 
dass es tief scheine. 
 
Und gerne geben sie sich damit als Versöhner: aber Mittler und Mischer 
bleiben sie mir und Halb-und-Halbe und Unreinliche! - 
 
Ach, ich warf wohl mein Netz in ihre Meere und wollte gute Fische 
fangen; aber immer zog ich eines alten Gottes Kopf herauf. 
 
So gab dem Hungrigen das Meer einen Stein. Und sie selber mögen wohl 
aus dem Meere stammen. 
 
Gewiss, man findet Perlen in ihnen: um so ähnlicher sind sie selber 
harten Schalthieren. Und statt der Seele fand ich oft bei ihnen 
gesalzenen Schleim. 
 
Sie lernten vom Meere auch noch seine Eitelkeit: ist nicht das Meer 
der Pfau der Pfauen? 
 
Noch vor dem hässlichsten aller Büffel rollt es seinen Schweif hin, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 105

nimmer wird es seines Spitzenfächers von Silber und Seide müde. 
 
Trutzig blickt der Büffel dazu, dem Sande nahe in seiner Seele, näher 
noch dem Dickicht, am nächsten aber dem Sumpfe. 
 
Was ist ihm Schönheit und Meer und Pfauen-Zierath! Dieses Gleichniss 
sage ich den Dichtern. 
 
Wahrlich, ihr Geist selber ist der Pfau der Pfauen und ein Meer von 
Eitelkeit! 
 
Zuschauer will der Geist des Dichters: sollten's auch Büffel sein! - 
 
Aber dieses Geistes wurde ich müde: und ich sehe kommen, dass er 
seiner selber müde wird. 
 
Verwandelt sah ich schon die Dichter und gegen sich selber den Blick 
gerichtet. 
 
Büsser des Geistes sah ich kommen: die wuchsen aus ihnen. 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von grossen Ereignissen 
 
Es giebt eine Insel im Meere - unweit den glückseligen Inseln 
Zarathustra's - auf welcher beständig ein Feuerberg raucht; von der 
sagt das Volk, und sonderlich sagen es die alten Weibchen aus dem 
Volke, dass sie wie ein Felsblock vor das Thor der Unterwelt gestellt 
sei: durch den Feuerberg selber aber führe der schmale Weg abwärts, 
der zu diesem Thore der Unterwelt geleite. 
 
Um jene Zeit nun, als Zarathustra auf den glückseligen Inseln weilte, 
geschah es, dass ein Schiff an der Insel Anker warf, auf welcher 
der rauchende Berg steht; und seine Mannschaft gieng an's Land, um 
Kaninchen zu schiessen. Gegen die Stunde des Mittags aber, da der 
Capitän und seine Leute wieder beisammen waren, sahen sie plötzlich 
durch die Luft einen Mann auf sich zukommen, und eine Stimme sagte 
deutlich: "es ist Zeit! Es ist die höchste Zeit!" Wie die Gestalt 
ihnen aber am nächsten war - sie flog aber schnell gleich einem 
Schatten vorbei, in der Richtung, wo der Feuerberg lag - da erkannten 
sie mit grösster Bestürzung, dass es Zarathustra sei; denn sie hatten 
ihn Alle schon gesehn, ausgenommen der Capitän selber, und sie liebten 
ihn, wie das Volk liebt: also dass zu gleichen Theilen Liebe und Scheu 
beisammen sind. 
 
"Seht mir an! sagte der alte Steuermann, da fährt Zarathustra zur 
Hölle!" - 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 106

Um die gleiche Zeit, als diese Schiffer an der Feuerinsel landeten, 
lief das Gerücht umher, dass Zarathustra verschwunden sei; und als 
man seine Freunde fragte, erzählten sie, er sei bei Nacht zu Schiff 
gegangen, ohne zu sagen, wohin er reisen wolle. 
 
Also entstand eine Unruhe; nach drei Tagen aber kam zu dieser Unruhe 
die Geschichte der Schiffsleute hinzu - und nun sagte alles Volk, 
dass der Teufel Zarathustra geholt habe. Seine jünger lachten zwar 
ob dieses Geredes; und einer von ihnen sagte sogar: "eher glaube ich 
noch, dass Zarathustra sich den Teufel geholt hat." Aber im Grunde der 
Seele waren sie Alle voll Besorgniss und Sehnsucht: so war ihre Freude 
gross, als am fünften Tage Zarathustra unter ihnen erschien. 
 
Und diess ist die Erzählung von Zarathustra's Gespräch mit dem 
Feuerhunde. 
 
Die Erde, sagte er, hat eine Haut; und diese Haut hat Krankheiten. 
Eine dieser Krankheiten heisst zum Beispiel: "Mensch." 
 
Und eine andere dieser Krankheiten heisst "Feuerhund": über _den_ 
haben sich die Menschen Viel vorgelogen und vorlügen lassen. 
 
Diess Geheimniss zu ergründen gieng ich über das Meer: und ich habe 
die Wahrheit nackt gesehn, wahrlich! barfuss bis zum Halse. 
 
Was es mit dem Feuerhund auf sich hat, weiss ich nun; und insgleichen 
mit all den Auswurf- und Umsturz-Teufeln, vor denen sich nicht nur 
alte Weibchen fürchten. 
 
Heraus mit dir, Feuerhund, aus deiner Tiefe! rief ich, und bekenne, 
wie tief diese Tiefe ist! Woher ist das, was du da heraufschnaubst? 
 
Du trinkst reichlich am Meere: das verräth deine versalzte 
Beredsamkeit! Fürwahr, für einen Hund der Tiefe nimmst du deine 
Nahrung zu sehr von der Oberfläche! 
 
Höchstens für den Bauchredner der Erde halt' ich dich: und immer, wenn 
ich Umsturz- und Auswurf-Teufel reden hörte, fand ich sie gleich dir: 
gesalzen, lügnerisch und flach. 
 
Ihr versteht zu brüllen und mit Asche zu verdunkeln! Ihr seid die 
besten Grossmäuler und lerntet sattsam die Kunst, Schlamm heiss zu 
sieden. 
 
Wo ihr seid, da muss stets Schlamm in der Nähe sein, und viel 
Schwammichtes, Höhlichtes, Eingezwängtes: das will in die Freiheit. 
 
"Freiheit" brüllt ihr Alle am liebsten: aber ich verlernte den Glauben 
an "grosse Ereignisse," sobald viel Gebrüll und Rauch um sie herum 
ist. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 107

Und glaube mir nur, Freund Höllenlärm! Die grössten Ereignisse - das 
sind nicht unsre lautesten, sondern unsre stillsten Stunden. 
 
Nicht um die Erfinder von neuem Lärme: um die Erfinder von neuen 
Werthen dreht sich die Welt; _unhörbar_ dreht sie sich. 
 
Und gesteh es nur! Wenig war immer nur geschehn, wenn dein Lärm und 
Rauch sich verzog. Was liegt daran, dass eine Stadt zur Mumie wurde, 
und eine Bildsäule im Schlamme liegt! 
 
Und diess Wort sage ich noch den Umstürzern von Bildsäulen. Das ist 
wohl die grösste Thorheit, Salz in's Meer und Bildsäulen in den 
Schlamm zu werfen. 
 
Im Schlamme eurer Verachtung lag die Bildsäule: aber das ist gerade 
ihr Gesetz, dass ihr aus der Verachtung wieder Leben und lebende 
Schönheit wächst! 
 
Mit göttlicheren Zügen steht sie nun auf und leidendverführerisch; und 
wahrlich! sie wird euch noch Dank sagen, dass ihr sie umstürztet, ihr 
Umstürzer! 
 
Diesen Rath aber rathe ich Königen und Kirchen und Allem, was alters- 
und tugendschwach ist - lasst euch nur umstürzen! Dass ihr wieder zum 
Leben kommt, und zu euch - die Tugend! - 
 
Also redete ich vor dem Feuerhunde: da unterbrach er mich mürrisch und 
fragte: "Kirche? Was ist denn das?" 
 
Kirche? antwortete ich, das ist eine Art von Staat, und zwar die 
verlogenste. Doch schweig still, du Heuchelhund! Du kennst deine Art 
wohl am besten schon! 
 
Gleich dir selber ist der Staat ein Heuchelhund; gleich dir redet er 
gern mit Rauch und Gebrülle, - dass er glauben mache, gleich dir, er 
rede aus dem Bauch der Dinge. 
 
Denn er will durchaus das wichtigste Thier auf Erden sein, der Staat; 
und man glaubt's ihm auch. - 
 
Als ich das gesagt hatte, gebärdete sich der Feuerhund wie unsinnig 
vor Neid. "Wie? schrie er, das wichtigste Thier auf Erden? Und man 
glaubt's ihm auch?" Und so viel Dampf und grässliche Stimmen kamen 
ihm aus dem Schlunde, dass ich meinte, er werde vor Arger und Neid 
ersticken. 
 
Endlich wurde er stiller, und sein Keuchen liess nach; sobald er aber 
stille war, sagte ich lachend: 
 
"Du ärgerst dich, Feuerhund: also habe ich über dich Recht! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 108

Und dass ich auch noch Recht behalte, so höre von einem andern 
Feuerhunde: der spricht wirklich aus dem Herzen der Erde. 
 
Gold haucht sein Athem und goldigen Regen: so will's das Herz ihm. Was 
ist ihm Asche und Rauch und heisser Schleim noch! 
 
Lachen flattert aus ihm wie ein buntes Gewölke; abgünstig ist er 
deinem Gurgeln und Speien und Grimmen der Ein- geweide! 
 
Das Gold aber und das Lachen - das nimmt er aus dem Herzen der Erde: 
denn dass du's nur weisst, - das Herz der Erde ist von Gold." 
 
Als diess der Feuerhund vernahm, hielt er's nicht mehr aus, mir 
zuzuhören. Beschämt zog er seinen Schwanz ein, sagte auf eine 
kleinlaute Weise Wau! Wau! und kroch hinab in seine Höhle. - 
 
Also erzählte Zarathustra. Seine Jünger aber hörten ihm kaum zu: so 
gross war ihre Begierde, ihm von den Schiffsleuten, den Kaninchen und 
dem fliegenden Manne zu erzählen. 
 
"Was soll ich davon denken! sagte Zarathustra. Bin ich denn ein 
Gespenst? 
 
Aber es wird mein Schatten gewesen sein. Ihr hörtet wohl schon Einiges 
vom Wanderer und seinem Schatten? 
 
Sicher aber ist das: ich muss ihn kürzer halten, - er verdirbt mir 
sonst noch den Ruf." 
 
Und nochmals schüttelte Zarathustra den Kopf und wunderte sich. "Was 
soll ich davon denken!" sagte er nochmals. 
 
"Warum schrie denn das Gespenst: es ist Zeit! Es ist die höchste Zeit! 
 
_Wozu_ ist es denn - höchste Zeit?" - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Der Wahrsager 
 
"- und ich sahe eine grosse Traurigkeit über die Menschen kommen. Die 
Besten wurden ihrer Werke müde. 
 
Eine Lehre ergieng, ein Glauben lief neben ihr: `Alles ist leer, Alles 
ist gleich, Alles war!` 
 
Und von allen Hügeln klang es wieder: `Alles ist leer, Alles ist 
gleich, Alles war!` 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 109

Wohl haben wir geerntet: aber warum wurden alle Früchte uns faul und 
braun? Was fiel vom bösen Monde bei der letzten Nacht hernieder? 
 
Umsonst war alle Arbeit, Gift ist unser Wein geworden, böser Blick 
sengte unsre Felder und Herzen gelb. 
 
Trocken wurden wir Alle; und fällt Feuer auf uns, so stäuben wir der 
Asche gleich: - ja das Feuer selber machten wir müde. 
 
Alle Brunnen versiegten uns, auch das Meer wich zurück. Aller Grund 
will reissen, aber die Tiefe will nicht schlingen! 
 
`Ach, wo ist noch ein Meer, in dem man ertrinken könnte`: so klingt 
unsre Klage - hinweg über flache Sümpfe. 
 
Wahrlich, zum Sterben wurden wir schon zu müde; nun wachen wir noch 
und leben fort - in Grabkammern!" - 
 
Also hörte Zarathustra einen Wahrsager reden; und seine Weissagung 
gieng ihm zu Herzen und verwandelte ihn. Traurig gieng er umher und 
müde; und er wurde Denen gleich, von welchen der Wahrsager geredet 
hatte. 
 
Wahrlich, so sagte er zu seinen Jüngern, es ist um ein Kleines, so 
kommt diese lange Dämmerung. Ach, wie soll ich mein Licht hinüber 
retten! 
 
Dass es mir nicht ersticke in dieser Traurigkeit! Ferneren Welten soll 
es ja Licht sein und noch fernsten Nächten! 
 
Dergestalt im Herzen bekümmert gieng Zarathustra umher; und drei Tage 
lang nahm er nicht Trank und Speise zu sich, hatte keine Ruhe und 
verlor die Rede. Endlich geschah es, dass er in einen tiefen Schlaf 
verfiel. Seine jünger aber sassen um ihn in langen Nachtwachen und 
warteten mit Sorge, ob er wach werde und wieder rede und genesen sei 
von seiner Trübsal. 
 
Diess aber ist die Rede, welche Zarathustra sprach, als er aufwachte; 
seine Stimme aber kam zu seinen Jüngern wie aus weiter Ferne. 
 
Hört mir doch den Traum, den ich träumte, ihr Freunde, und helft mir 
seinen Sinn rathen! 
 
Ein Räthsel ist er mir noch, dieser Traum; sein Sinn ist verborgen 
in ihm und eingefangen und fliegt noch nicht über ihn hin mit freien 
Flügeln. 
 
Allem Leben hatte ich abgesagt, so träumte mir. Zum Nacht- und 
Grabwächter war ich worden, dort auf der einsamen Berg-Burg des Todes. 
 
Droben hütete ich seine Särge: voll standen die dumpfen Gewölbe von 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 110

solchen Siegeszeichen. Aus gläsernen Särgen blickte mich überwundenes 
Leben an. 
 
Den Geruch verstaubter Ewigkeiten athmete ich: schwül und verstaubt 
lag meine Seele. Und wer hätte dort auch seine Seele lüften können! 
 
Helle der Mitternacht war immer um mich, Einsamkeit kauerte neben 
ihr; und, zudritt, röchelnde Todesstille, die schlimmste meiner 
Freundinnen. 
 
Schlüssel führte ich, die rostigsten aller Schlüssel; und ich verstand 
es, damit das knarrendste aller Thore zu öffnen. 
 
Einem bitterbösen Gekrächze gleich lief der Ton durch die langen 
Gänge, wenn sich des Thores Flügel hoben: unhold schrie dieser Vogel, 
ungern wollte er geweckt sein. 
 
Aber furchtbarer noch und herzzuschnürender war es, wenn es wieder 
schwieg und rings stille ward, und ich allein sass in diesem 
tückischen Schweigen. 
 
So gieng mir und schlich die Zeit, wenn Zeit es noch gab: was weiss 
ich davon! Aber endlich geschah das, was mich weckte. 
 
Dreimal schlugen Schläge an's Thor, gleich Donnern, es hallten und 
heulten die Gewölbe dreimal wieder: da gieng ich zum Thore. 
 
Alpa! rief ich, wer trägt seine Asche zu Berge? Alpa! Alpa! Wer trägt 
seine Asche zu Berge? 
 
Und ich drückte den Schlüssel und hob am Thore und mühte mich. Aber 
noch keinen Fingerbreit stand es offen: 
 
Da riss ein brausender Wind seine Flügel auseinander: pfeifend, 
schrillend und schneidend warf er mir einen schwarzen Sarg zu: 
 
Und im Brausen und Pfeifen und Schrillen zerbarst der Sarg und spie 
tausendfältiges Gelächter aus. 
 
Und aus tausend Fratzen von Kindern, Engeln, Eulen, Narren und 
kindergrossen Schmetterlingen lachte und höhnte und brauste es wider 
mich. 
 
Grässlich erschrak ich darob: es warf mich nieder. Und ich schrie vor 
Grausen, wie nie ich schrie. 
 
Aber der eigne Schrei weckte mich auf: - und ich kam zu mir. - 
 
Also erzählte Zarathustra seinen Traum und schwieg dann: denn er 
wusste noch nicht die Deutung seines Traumes. Aber der jünger, 
den er am meisten lieb hatte, erhob sich schnell, fasste die Hand 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 111

Zarathustra's und sprach: 
 
"Dein Leben selber deutet uns diesen Traum, oh Zarathustra! 
 
Bist du nicht selber der Wind mit schrillem Pfeifen, der den Burgen 
des Todes die Thore aufreisst? 
 
Bist du nicht selber der Sarg voll bunter Bosheiten und Engelsfratzen 
des Lebens? 
 
Wahrlich, gleich tausendfältigem Kindsgelächter kommt Zarathustra in 
alle Todtenkammern, lachend über diese Nacht- und Grabwächter, und wer 
sonst mit düstern Schlüsseln rasselt. 
 
Schrecken und umwerfen wirst du sie mit deinem Gelächter; Ohnmacht und 
Wachwerden wird deine Macht über sie beweisen. 
 
Und auch, wenn die lange Dämmerung kommt und die Todesmüdigkeit, wirst 
du an unserm Himmel, nicht untergehn, du Fürsprecher des Lebens! 
 
Neue Sterne liessest du uns sehen und neue Nachtherrlichkeiten; 
wahrlich, das Lachen selber spanntest du wie ein buntes Gezelt über 
uns. 
 
Nun wird immer Kindes-Lachen aus Särgen quellen; nun wird immer 
siegreich ein starker Wind kommen aller Todesmüdigkeit: dessen bist du 
uns selber Bürge und Wahrsager! 
 
Wahrlich, _sie_selber_träumtest_du_, deine Feinde: das war dein 
schwerster Traum! 
 
Aber wie du von ihnen aufwachtest und zu dir kamst, also sollen sie 
selber von sich aufwachen - und zu dir kommen!" - 
 
So sprach der jünger; und alle Anderen drängten sich nun um 
Zarathustra und ergriffen ihn bei den Händen und wollten ihn bereden, 
dass er vom Bette und von der Traurigkeit lasse und zu ihnen 
zurückkehre. Zarathustra aber sass aufgerichtet auf seinem Lager, und 
mit fremdem Blicke. Gleichwie Einer, der aus langer Fremde heimkehrt, 
sah er auf seine Jünger und prüfte ihre Gesichter; und noch erkannte 
er sie nicht. Als sie aber ihn hoben und auf die Füsse stellten, 
siehe, da verwandelte sich mit Einem Male sein Auge; er begriff Alles, 
was geschehen war, strich sich den Bart und sagte mit starker Stimme: 
 
"Wohlan! Diess nun hat seine Zeit; sorgt mir aber dafür, meine jünger, 
dass wir eine gute Mahlzeit machen, und in Kürze! Also gedenke ich 
Busse zu thun für schlimme Träume! 
 
Der Wahrsager aber soll an meiner Seite essen und trinken: und 
wahrlich, ich will ihm noch ein Meer zeigen, in dem er ertrinken 
kann!" 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 112

 
Also sprach Zarathustra. Darauf aber blickte er dem jünger, welcher 
den Traumdeuter abgegeben hatte, lange in's Gesicht und schüttelte 
dabei den Kopf. - 
 
 
 
Von der Erlösung 
 
Als Zarathustra eines Tags über die grosse Brücke gieng, umringten ihn 
die Krüppel und Bettler, und ein Bucklichter redete also zu ihm: 
 
"Siehe, Zarathustra! Auch das Volk lernt von dir und gewinnt Glauben 
an deine Lehre: aber dass es ganz dir glauben soll, dazu bedarf es 
noch Eines - du musst erst noch uns Krüppel überreden! Hier hast du 
nun eine schöne Auswahl und wahrlich, eine Gelegenheit mit mehr als 
Einem Schopfe! Blinde kannst du heilen und Lahme laufen machen; und 
Dem, der zuviel hinter sich hat, könntest du wohl auch ein Wenig 
abnehmen: - das, meine ich, wäre die rechte Art, die Krüppel an 
Zarathustra glauben zu machen!" 
 
Zarathustra aber erwiderte Dem, der da redete, also: "Wenn man dem 
Bucklichten seinen Buckel nimmt, so nimmt man ihm seinen Geist - also 
lehrt das Volk. Und wenn man dem Blinden seine Augen giebt, so sieht 
er zuviel schlimme Dinge auf Erden: also dass er Den verflucht, der 
ihn heilte. Der aber, welcher den Lahmen laufen macht, der thut ihm 
den grössten Schaden an: denn kaum kann er laufen, so gehn seine 
Laster mit ihm durch - also lehrt das Volk über Krüppel. Und warum 
sollte Zarathustra nicht auch vom Volke lernen, wenn das Volk von 
Zarathustra lernt? 
 
Das ist mir aber das Geringste, seit ich unter Menschen bin, dass ich 
sehe: `Diesem fehlt ein Auge und jenem ein Ohr und einem Dritten das 
Bein, und Andre giebt es, die verloren die Zunge oder die Nase oder 
den Kopf.` 
 
Ich sehe und sah Schlimmeres und mancherlei so Abscheuliches, dass 
ich nicht von Jeglichem reden und von Einigem nicht einmal schweigen 
möchte: nämlich Menschen, denen es an Allem fehlt, ausser dass sie 
Eins zuviel haben - Menschen, welche Nichts weiter sind als ein 
grosses Auge, oder ein grosses Maul oder ein grosser Bauch oder irgend 
etwas Grosses, - umgekehrte Krüppel heisse ich Solche. 
 
Und als ich aus meiner Einsamkeit kam und zum ersten Male über diese 
Brücke gieng: da traute ich meinen Augen nicht und sah hin, und wieder 
hin, und sagte endlich: `das ist ein Ohr! Ein Ohr, so gross wie ein 
Mensch!` Ich sah noch besser hin: und wirklich, unter dem Ohre bewegte 
sich noch Etwas, das zum Erbarmen klein und ärmlich und schmächtig 
war. Und wahrhaftig, das ungeheure Ohr sass auf einem kleinen dünnen 
Stiele, - der Stiel aber war ein Mensch! Wer ein Glas vor das Auge 
nahm, konnte sogar noch ein kleines neidisches Gesichtchen erkennen; 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 113

auch, dass ein gedunsenes Seelchen am Stiele baumelte. Das Volk sagte 
mir aber, das grosse Ohr sei nicht nur ein Mensch, sondern ein grosser 
Mensch, ein Genie. Aber ich glaubte dem Volke niemals, wenn es von 
grossen Menschen redete - und behielt meinen Glauben bei, dass es ein 
umgekehrter Krüppel sei, der an Allem zu wenig und an Einem zu viel 
habe." 
 
Als Zarathustra so zu dem Bucklichten geredet hatte und zu Denen, 
welchen er Mundstück und Fürsprecher war, wandte er sich mit tiefem 
Unmuthe zu seinen Jüngern und sagte: 
 
"Wahrlich, meine Freunde, ich wandle unter den Menschen wie unter den 
Bruchstücken und Gliedmaassen von Menschen! 
 
Diess ist meinem Auge das Fürchterliche, dass ich den Menschen 
zertrümmert finde und zerstreuet wie über ein Schlacht- und 
Schlächterfeld hin. 
 
Und flüchtet mein Auge vom Jetzt zum Ehemals: es findet immer das 
Gleiche: Bruchstücke und Gliedmaassen und grause Zufälle - aber keine 
Menschen! 
 
Das jetzt und das Ehemals auf Erden - ach! meine Freunde - das, ist 
_mein_ Unerträglichstes; und ich wüsste nicht zu leben, wenn ich nicht 
noch ein Seher wäre, dessen, was kommen muss. 
 
Ein Seher, ein Wollender, ein Schaffender, eine Zukunft selber und 
eine Brücke zur Zukunft - und ach, auch noch gleichsam ein Krüppel an 
dieser Brücke: das Alles ist Zarathustra. 
 
Und auch ihr fragtet euch oft: `wer ist uns Zarathustra? Wie soll er 
uns heissen?` Und gleich mir selber gabt ihr euch Fragen zur Antwort. 
 
Ist er ein Versprechender? Oder ein Erfüller? Ein Erobernder? Oder 
ein Erbender? Ein Herbst? Oder eine Pflugschar? Ein Arzt? Oder ein 
Genesener? 
 
Ist er ein Dichter? Oder ein Wahrhaftiger? Ein Befreier? Oder ein 
Bändiger? Ein Guter? Oder ein Böser? 
 
Ich wandle unter Menschen als den Bruchstücken der Zukunft: jener 
Zukunft, die ich schaue. 
 
Und das ist all mein Dichten und Trachten, dass ich in Eins dichte und 
zusammentragen was Bruchstück ist und Räthsel und grauser Zufall. 
 
Und wie ertrüge ich es, Mensch zu sein, wenn der Mensch nicht auch 
Dichter und Räthselrather und der Erlöser des Zufalls wäre! 
 
Die Vergangnen zu erlösen und alles `Es war` umzuschauen in ein `So 
wollte ich es!` - das hiesse mir erst Erlösung! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 114

 
Wille - so heisst der Befreier und Freudebringer: also lehrte ich 
euch, meine Freunde! Und nun lernt diess hinzu: der Wille selber ist 
noch ein Gefangener. 
 
Wollen befreit: aber wie heisst Das, was auch den Befreier noch in 
Ketten schlägt? 
 
`Es war`: also heisst des Willens Zähneknirschen und einsamste 
Trübsal. Ohnmächtig gegen Das, was gethan ist - ist er allem 
Vergangenen ein böser Zuschauer. 
 
Nicht zurück kann der Wille wollen; dass er die Zeit nicht brechen 
kann und der Zeit Begierde, - das ist des Willens einsamste Trübsal. 
 
Wollen befreit: was ersinnt sich das Wollen selber, dass es los seiner 
Trübsal werde und seines Kerkers spotte? 
 
Ach, ein Narr wird jeder Gefangene! Närrisch erlöst sich auch der 
gefangene Wille. 
 
Dass die Zeit nicht zurückläuft, das ist sein Ingrimm; `Das, was war` 
- so heisst der Stein, den er nicht wälzen kann. 
 
Und so wälzt er Steine aus Ingrimm und Unmuth und übt Rache an dem, 
was nicht gleich ihm Grimm und Unmuth fühlt. 
 
Also wurde der Wille, der Befreier, ein Wehethäter: und an Allem, was 
leiden kann, nimmt er Rache dafür, dass er nicht zurück kann. 
 
Diess, ja diess allein ist _Rache_ selber: des Willens Widerwille 
gegen die Zeit und ihr `Es war.` 
 
Wahrlich, eine grosse Narrheit wohnt in unserm Willen; und zum Fluche 
wurde es allem Menschlichen, dass diese Narrheit Geist lernte! 
 
Der Geist der Rache: meine Freunde, das war bisher der Menschen bestes 
Nachdenken; und wo Leid war, da sollte immer Strafe sein. 
 
`Strafe` nämlich, so heisst sich die Rache selber: mit einem Lügenwort 
heuchelt sie sich ein gutes Gewissen. 
 
Und weil im Wollenden selber Leid ist, darob dass es nicht zurück 
wollen kann, - also sollte Wollen selber und alles Leben - Strafe 
sein! 
 
Und nun wälzte sich Wolke auf Wolke über den Geist: bis endlich der 
Wahnsinn predigte: `Alles vergeht, darum ist Alles werth zu vergehn!` 
 
`Und diess ist selber Gerechtigkeit, jenes Gesetz der Zeit, dass sie 
ihre Kinder fressen muss`: also predigte der Wahnsinn. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 115

 
`Sittlich sind die Dinge geordnet nach Recht und Strafe. Oh wo ist die 
Erlösung vom Fluss der Dinge und der Strafe Dasein`? Also predigte der 
Wahnsinn. 
 
`Kann es Erlösung geben, wenn es ein ewiges Recht giebt? Ach, 
unwälzbar ist der Stein "Es war": ewig müssen auch alle Strafen sein!` 
Also predigte der Wahnsinn. 
 
`Keine That kann vernichtet werden: wie könnte sie durch die Strafe 
ungethan werden! Diess, diess ist das Ewige an der Strafe "Dasein", 
dass das Dasein auch ewig wieder That und Schuld sein muss! 
 
Es sei denn, dass der Wille endlich sich selber erlöste und Wollen zu 
Nicht-Wollen würde -`: doch ihr kennt, meine Brüder, diess Fabellied 
des Wahnsinns! 
 
Weg führte ich euch von diesen Fabelliedern, als ich euch lehrte: `der 
Wille ist ein Schaffender.` 
 
Alles `Es war` ist ein Bruchstück, ein Räthsel, ein grauser Zufall - 
bis der schaffende Wille dazu sagt: `aber so wollte ich es!` 
 
Bis der schaffende Wille dazu sagt: `Aber so will ich es! So werde 
ich's wollen!` 
 
Aber sprach er schon so? Und wann geschieht diess? Ist der Wille schon 
abgeschirrt von seiner eignen Thorheit? 
 
Wurde der Wille sich selber schon Erlöser und Freudebringer? Verlernte 
er den Geist der Rache und alles Zähneknirschen? 
 
Und wer lehrte ihn Versöhnung mit der Zeit, und Höheres als alle 
Versöhnung ist? 
 
Höheres als alle Versöhnung muss der Wille wollen, welcher der Wille 
zur Macht ist -: doch wie geschieht ihm das? Wer lehrte ihn auch noch 
das Zurückwollen?" 
 
- Aber an dieser Stelle seiner Rede geschah es, dass Zarathustra 
plötzlich innehielt und ganz einem Solchen gleich sah, der auf das 
Äusserste erschrickt. Mit erschrecktem Auge blickte er auf seine 
Jünger; sein Auge durchbohrte wie mit Pfeilen ihre Gedanken und 
Hintergedanken. Aber nach einer kleinen Weile lachte er schon wieder 
und sagte begütigt: 
 
"Es ist schwer, mit Menschen zu leben, weil Schweigen so schwer ist. 
Sonderlich für einen Geschwätzigen." - 
 
Also sprach Zarathustra. Der Bucklichte aber hatte dem Gespräche 
zugehört und sein Gesicht dabei bedeckt; als er aber Zarathustra 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 116

lachen hörte, blickte er neugierig auf und sagte langsam: 
 
"Aber warum redet Zarathustra anders zu uns als zu seinen Jüngern?" 
 
Zarathustra antwortete: "Was ist da zum Verwundern! Mit Bucklichten 
darf man schon bucklicht reden!" 
 
"Gut, sagte der Bucklichte; und mit Schülern darf man schon aus der 
Schule schwätzen. 
 
Aber warum redet Zarathustra anders zu seinen Schülern - als zu sich 
selber?" - 
 
 
 
Von der Menschen-Klugheit 
 
Nicht die Höhe: der Abhang ist das Furchtbare! 
 
Der Abhang, wo der Blick _hinunter_ stürzt und die Hand _hinauf_ 
greift. Da schwindelt dem Herzen vor seinem doppelten Willen. 
 
Ach, Freunde, errathet ihr wohl auch meines Herzens doppelten Willen? 
 
Das, Das ist _mein_ Abhang und meine Gefahr, dass mein Blick in die 
Höhe stürzt, und dass meine Hand sich halten und stützen möchte - an 
der Tiefe! 
 
An den Menschen klammert sich mein Wille, mit Ketten binde ich mich an 
den Menschen, weil es mich hinauf reisst zum Obermenschen: denn dahin 
will mein andrer Wille. 
 
Und _dazu_ lebe ich blind unter den Menschen; gleich als ob ich sie 
nicht kennte: dass meine Hand ihren Glauben an Festes nicht ganz 
verliere. 
 
Ich kenne euch Menschen nicht: diese Finsterniss und Tröstung ist oft 
um mich gebreitet. 
 
Ich sitze am Thorwege für jeden Schelm und frage: wer will mich 
betrügen? 
 
Das ist meine erste Menschen-Klugheit, dass ich mich betrügen lasse, 
um nicht auf der Hut zu sein vor Betrügern. 
 
Ach, wenn ich auf der Hut wäre vor dem Menschen: wie könnte meinem 
Balle der Mensch ein Anker sein! Zu leicht risse es mich hinauf und 
hinweg! 
 
Diese Vorsehung ist über meinem Schicksal, dass ich ohne Vorsicht sein 
muss. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 117

 
Und wer unter Menschen nicht verschmachten will, muss lernen, aus 
allen Gläsern zu trinken; und wer unter Menschen rein bleiben will, 
muss verstehn, sich auch mit schmutzigem Wasser zu waschen. 
 
Und also sprach ich oft mir zum Troste: "Wohlan! Wohlauf! Altes Herz! 
Ein Unglück missrieth dir: geniesse diess als dein - Glück!" 
 
Diess aber ist meine andre Menschen-Klugheit: ich schone die _Eitlen_ 
mehr als die Stolzen. 
 
Ist nicht verletzte Eitelkeit die Mutter aller Trauerspiele? Wo aber 
Stolz verletzt wird, da wächst wohl etwas Besseres noch, als Stolz 
ist. 
 
Damit das Leben gut anzuschaun sei, muss sein Spiel gut gespielt 
werden: dazu aber bedarf es guter Schauspieler. 
 
Gute Schauspieler fand ich alle Eitlen: sie spielen und wollen, dass 
ihnen gern zugeschaut werde, - all ihr Geist ist bei diesem Willen. 
 
Sie führen sich auf, sie erfinden sich; in ihrer Nähe liebe ich's, dem 
Leben zuzuschaun, - es heilt von der Schwermuth. 
 
Darum schone ich die Eitlen, weil sie mir Arzte sind meiner Schwermuth 
und mich am Menschen fest halten als an einem Schauspiele. 
 
Und dann: wer ermisst am Eitlen die ganze Tiefe seiner Bescheidenheit! 
Ich bin ihm gut und mitleidig ob seiner Bescheidenheit. 
 
Von euch will er seinen Glauben an sich lernen; er nährt sich an euren 
Blicken, er frisst das Lob aus euren Händen. 
 
Euren Lügen glaubt er noch, wenn ihr gut über ihn lügt: denn im 
Tiefsten seufzt sein Herz: "was bin _ich_!" 
 
Und wenn das die rechte Tugend ist, die nicht um sich selber weiss: 
nun, der Eitle weiss nicht um seine Bescheidenheit! - 
 
Das ist aber meine dritte Menschen-Klugheit, dass ich mir den Anblick 
der Bösen nicht verleiden lasse durch eure Furchtsamkeit. 
 
Ich bin selig, die Wunder zu sehn, welche heisse Sonne ausbrütet: 
Tiger und Palmen und Klapperschlangen. 
 
Auch unter Menschen giebt es schöne Brut heisser Sonne und viel 
Wunderwürdiges an den Bösen. 
 
Zwar, wie eure Weisesten mir nicht gar so weise erschienen: so fand 
ich auch der Menschen Bosheit unter ihrem Rufe. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 118

Und oft fragte ich mit Kopfschütteln: Warum noch klappern, ihr 
Klapperschlangen? 
 
Wahrlich, es giebt auch für das Böse noch eine Zukunft! Und der 
heisseste Süden ist noch nicht entdeckt für den Menschen. 
 
Wie Manches heisst jetzt schon ärgste Bosheit, was doch nur zwölf 
Schuhe breit und drei Monate lang ist! Einst aber werden grössere 
Drachen zur Welt kommen. 
 
Denn dass dem Übermenschen sein Drache nicht fehle, der Über-Drache, 
der seiner würdig ist: dazu muss viel heisse Sonne noch auf feuchten 
Urwald glühen! 
 
Aus euren Wildkatzen müssen erst Tiger geworden sein und aus euren 
Giftkröten Krokodile: denn der gute Jäger soll eine gute Jagd haben! 
 
Und wahrlich, ihr Guten und Gerechten! An euch ist Viel zum Lachen und 
zumal eure Furcht vor dem, was bisher "Teufel" hiess! 
 
So fremd seid ihr dem Grossen mit eurer Seele, dass euch der 
Übermensch _furchtbar_ sein würde in seiner Güte! 
 
Und ihr Weisen und Wissenden, ihr würdet vor dem Sonnenbrande der 
Weisheit flüchten, in dem der Übermensch mit Lust seine Nacktheit 
badet! 
 
Ihr höchsten Menschen, denen mein Auge begegnete! das ist mein Zweifel 
an euch und mein heimliches Lachen: ich rathe, ihr würdet meinen 
Übermenschen - Teufel heissen! 
 
Ach, ich ward dieser Höchsten und Besten müde: aus ihrer "Höhe" 
verlangte mich hinauf, hinaus, hinweg zu dem Übermenschen! 
 
Ein Grausen überfiel mich, als ich diese Besten nackend sah: da 
wuchsen mir die Flügel, fortzuschweben in ferne Zukünfte. 
 
In fernere Zukünfte, in südlichere Süden, als je ein Bildner träumte: 
dorthin, wo Götter sich aller Kleider schämen! 
 
Aber verkleidet will ich _euch_ sehn, ihr Nächsten und Mitmenschen, 
und gut geputzt, und eitel, und würdig, als "die Guten und 
Gerechten," - 
 
Und verkleidet will ich selber unter euch sitzen, - dass ich euch und 
mich _verkenne_: das ist nämlich meine letzte Menschen-Klugheit. 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 119

Die stillste Stunde 
 
"Was geschah mir, meine Freunde? Ihr seht mich verstört, 
fortgetrieben, unwillig-folgsam, bereit zu gehen - ach, von _euch_ 
fortzugehen! 
 
Ja, noch Ein Mal muss Zarathustra in seine Einsamkeit: aber unlustig 
geht diessmal der Bär zurück in seine Höhle! 
 
Was geschah mir? Wer gebeut diess? - Ach, meine zornige Herrin will es 
so, sie sprach zu mir: nannte ich je euch schon ihren Namen? 
 
Gestern gen Abend sprach zu mir _meine_stillste_Stunde_: das ist der 
Name meiner furchtbaren Herrin. 
 
Und so geschah's, - denn Alles muss ich euch sagen, dass euer Herz 
sich nicht verhärte gegen den plötzlich Scheidenden! 
 
Kennt ihr den Schrecken des Einschlafenden? - 
 
Bis in die Zehen hinein erschrickt er, darob, dass ihm der Boden 
weicht und der Traum beginnt. 
 
Dieses sage ich euch zum Gleichniss. Gestern, zur stillsten Stunde, 
wich mir der Boden: der Traum begann. 
 
Der Zeiger rückte, die Uhr meines Lebens holte Athem - nie hörte ich 
solche Stille um mich: also dass mein Herz erschrak. 
 
Dann sprach es ohne Stimme zu mir: `Du weisst es, Zarathustra?` - 
 
Und ich schrie vor Schrecken bei diesem Flüstern, und das Blut wich 
aus meinem Gesichte: aber ich schwieg. 
 
Da sprach es abermals ohne Stimme zu mir: `Du weisst es, Zarathustra, 
aber du redest es nicht!` - 
 
Und ich antwortete endlich gleich einem Trotzigen: `Ja, ich weiss es, 
aber ich will es nicht reden!` 
 
Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: `Du _willst_ nicht, 
Zarathustra? Ist diess auch wahr? Verstecke dich nicht in deinen 
Trotz!` - 
 
Und ich weinte und zitterte wie ein Kind und sprach: `Ach, ich wollte 
schon, aber wie kann ich es! Erlass mir diess nur! Es ist über meine 
Kraft!` 
 
Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: `Was liegt an dir, 
Zarathustra! Sprich dein Wort und zerbrich!` - 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 120

Und ich antwortete: `Ach, ist es _mein_ Wort? Wer bin ich? Ich warte 
des Würdigeren; ich bin nicht werth, an ihm auch nur zu zerbrechen.` 
 
Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: `Was liegt an dir? Du bist mir 
noch nicht demüthig genug. Die Demuth hat das härteste Fell.` - 
 
Und ich antwortete: `Was trug nicht schon das Fell meiner Demuth! Am 
Fusse wohne ich meiner Höhe: wie hoch meine Gipfel sind? Niemand sagte 
es mir noch. Aber gut kenne ich meine Thäler.` 
 
Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: `Oh Zarathustra, wer Berge zu 
versetzen hat, der versetzt auch Thäler und Niederungen.` - 
 
Und ich antwortete: `Noch versetzte mein Wort keine Berge, und was ich 
redete, erreichte die Menschen nicht. Ich gieng wohl zu den Menschen, 
aber noch langte ich nicht bei ihnen an.` 
 
Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: `Was weisst du _davon_! Der 
Thau fällt auf das Gras, wenn die Nacht am verschwiegensten ist.` - 
 
Und ich antwortete: `sie verspotteten mich, als ich meinen eigenen Weg 
fand und gieng; und in Wahrheit zitterten damals meine Füsse.` 
 
Und so sprachen sie zu mir: `du verlerntest den Weg, nun verlernst du 
auch das Gehen!` 
 
Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: `Was liegt an ihrem Spotte! Du 
bist Einer, der das Gehorchen verlernt hat: nun sollst du befehlen! 
 
Weisst du nicht, _wer_ Allen am nöthigsten thut? Der Grosses befiehlt. 
 
Grosses vollführen ist schwer: aber das Schwerere ist, Grosses 
befehlen. 
 
Das ist dein Unverzeihlichstes: du hast die Macht, und du willst nicht 
herrschen.` - 
 
Und ich antwortete: `Mir fehlt des Löwen Stimme zu allem Befehlen.` 
 
Da sprach es wieder wie ein Flüstern zu mir: `Die stillsten Worte sind 
es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die mit Taubenfüssen kommen, 
lenken die Welt. 
 
Oh Zarathustra, du sollst gehen als ein Schatten dessen, was kommen 
muss: so wirst du befehlen und befehlend vorangehen.` - 
 
Und ich antwortete: `Ich schäme mich.` 
 
Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: `Du musst noch Kind werden und 
ohne Scham. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 121

Der Stolz der Jugend ist noch auf dir, spät bist du jung geworden: 
aber wer zum Kinde werden will, muss auch noch seine Jugend 
überwinden.` - 
 
Und ich besann mich lange und zitterte. Endlich aber sagte ich, was 
ich zuerst sagte: `Ich will nicht.` 
 
Da geschah ein Lachen um mich. Wehe, wie diess Lachen mir die 
Eingeweide zerriss und das Herz aufschlitzte! 
 
Und es sprach zum letzten Male zu mir: `Oh Zarathustra, deine Früchte 
sind reif, aber du bist nicht reif für deine Früchte! 
 
So musst du wieder in die Einsamkeit: denn du sollst noch mürbe 
werden.` - 
 
Und wieder lachte es und floh: dann wurde es stille um mich wie mit 
einer zwiefachen Stille. Ich aber lag am Boden, und der Schweiss floss 
mir von den Gliedern. 
 
- Nun hörtet ihr Alles, und warum ich in meine Einsamkeit zurück muss. 
Nichts verschwieg ich euch, meine Freunde. 
 
Aber auch diess hörtet ihr von mir, _wer_ immer noch aller Menschen 
Verschwiegenster ist - und es sein will! 
 
Ach meine Freunde! Ich hätte euch noch Etwas zu sagen, ich hätte euch 
noch Etwas zu geben! Warum gebe ich es nicht? Bin ich denn geizig?" - 
 
Als Zarathustra aber diese Worte gesprochen hatte, überfiel ihn die 
Gewalt des Schmerzes und die Nähe des Abschieds von seinen Freunden, 
also dass er laut weinte; und Niemand wusste ihn zu trösten. Des 
Nachts aber gieng er allein fort und verliess seine Freunde. 
 
 
 
 
Dritter Theil 
 
"Ihr seht nach Oben, wenn ihr nach Erhebung verlangt. Und ich sehe 
hinab, weil ich erhoben bin. 
 
Wer von euch kann zugleich lachen und erhoben sein? 
 
Wer auf den höchsten Bergen steigt, der lacht über alle Trauer-Spiele 
und Trauer-Ernste." 
 
Zarathustra, vom Lesen und Schreiben. 
 
 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 122

Der Wanderer 
 
Um Mitternacht war es, da nahm Zarathustra seinen Weg über den Rücken 
der Insel, dass er mit dem frühen Morgen an das andre Gestade käme: 
denn dort wollte er zu Schiff steigen. Es gab nämlich allda eine gute 
Rhede, an der auch fremde Schiffe gern vor Anker giengen; die nahmen 
Manchen mit sich, der von den glückseligen Inseln über das Meer 
wollte. Als nun Zarathustra so den Berg hinanstieg, gedachte er 
unterwegs des vielen einsamen Wanderns von Jugend an, und wie viele 
Berge und Rücken und Gipfel er schon gestiegen sei. 
 
Ich bin ein Wanderer und ein Bergsteiger, sagte er zu seinem Herzen, 
ich liebe die Ebenen nicht und es scheint, ich kann nicht lange still 
sitzen. 
 
Und was mir nun auch noch als Schicksal und Erlebniss komme, - ein 
Wandern wird darin sein und ein Bergsteigen: man erlebt endlich nur 
noch sich selber. 
 
Die Zeit ist abgeflossen, wo mir noch Zufälle begegnen durften; und 
was _könnte_ jetzt noch zu mir fallen, was nicht schon mein Eigen 
wäre! 
 
Es kehrt nur zurück, es kommt mir endlich heim - mein eigen Selbst, 
und was von ihm lange in der Fremde war und zerstreut unter alle Dinge 
und Zufälle. 
 
Und noch Eins weiss ich: ich stehe jetzt vor meinem letzten Gipfel und 
vor dem, was mir am längsten aufgespart war. Ach, meinen härtesten Weg 
muss ich hinan! Ach, ich begann meine einsamste Wanderung! 
 
Wer aber meiner Art ist, der entgeht einer solchen Stunde nicht: der 
Stunde, die zu ihm redet: "Jetzo erst gehst du deinen Weg der Grösse! 
Gipfel und Abgrund - das ist jetzt in Eins beschlossen! 
 
Du gehst deinen Weg der Grösse: nun ist deine letzte Zuflucht worden, 
was bisher deine letzte Gefahr hiess! 
 
Du gehst deinen Weg der Grösse: das muss nun dein bester Muth sein, 
dass es hinter dir keinen Weg mehr giebt! 
 
Du gehst deinen Weg der Grösse; hier soll dir Keiner nachschleichen! 
Dein Fuss selber löschte hinter dir den Weg aus, und über ihm steht 
geschrieben: Unmöglichkeit. 
 
Und wenn dir nunmehr alle Leitern fehlen, so musst du verstehen, noch 
auf deinen eigenen Kopf zu steigen: wie wolltest du anders aufwärts 
steigen? 
 
Auf deinen eigenen Kopf und hinweg über dein eigenes Herz! Jetzt muss 
das Mildeste an dir noch zum Härtesten werden. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 123

 
Wer sich stets viel geschont hat, der kränkelt zuletzt an seiner 
vielen Schonung. Gelobt sei, was hart macht! Ich lobe das Land nicht, 
wo Butter und Honig - fliesst! 
 
Von sich _absehn_ lernen ist nöthig, um _Viel_ zu sehn: - diese Härte 
thut jedem Berge-Steigenden Noth. 
 
Wer aber mit den Augen zudringlich ist als Erkennender, wie sollte der 
von allen Dingen mehr als ihre vorderen Gründe sehn! 
 
Du aber, oh Zarathustra, wolltest aller Dinge Grund schaun und 
Hintergrund: so musst du schon über dich selber steigen, - hinan, 
hinauf, bis du auch deine Sterne noch _unter_ dir hast! 
 
Ja! Hinab auf mich selber sehn und noch auf meine Sterne: das erst 
hiesse mir mein _Gipfel_, das blieb mir noch zurück als mein _letzter_ 
Gipfel! -" 
 
Also sprach Zarathustra im Steigen zu sich, mit harten Sprüchlein sein 
Herz tröstend: denn er war wund am Herzen wie noch niemals zuvor. Und 
als er auf die Höhe des Bergrückens kam, siehe, da lag das andere Meer 
vor ihm ausgebreitet: und er stand still und schwieg lange. Die Nacht 
aber war kalt in dieser Höhe und klar und hellgestirnt. 
 
Ich erkenne mein Loos, sagte er endlich mit Trauer. Wohlan! Ich bin 
bereit. Eben begann meine letzte Einsamkeit. 
 
Ach, diese schwarze traurige See unter mir! Ach, diese schwangere 
nächtliche Verdrossenheit! Ach, Schicksal und See! Zu euch muss ich 
nun _hinab_ steigen! 
 
Vor meinem höchsten Berge stehe ich und vor meiner längsten Wanderung: 
darum muss ich erst tiefer hinab als ich jemals stieg: 
 
- tiefer hinab in den Schmerz als ich jemals stieg, bis hinein in 
seine schwärzeste Fluth! So will es mein Schicksal: Wohlan! Ich bin 
bereit. 
 
Woher kommen die höchsten Berge? so fragte ich einst. Da lernte ich, 
dass sie aus dem Meere kommen. 
 
Diess Zeugniss ist in ihr Gestein geschrieben und in die Wände ihrer 
Gipfel. Aus dem Tiefsten muss das Höchste zu seiner Höhe kommen. - 
 
Also sprach Zarathustra auf der Spitze des Berges, wo es kalt war; 
als er aber in die Nähe des Meeres kam und zuletzt allein unter den 
Klippen stand, da war er unterwegs müde geworden und sehnsüchtiger als 
noch zuvor. 
 
Es schläft jetzt Alles noch, sprach er; auch das Meer schläft. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 124

Schlaftrunken und fremd blickt sein Auge nach mir. 
 
Aber es athmet warm, das fühle ich. Und ich fühle auch, dass es 
träumt. Es windet sieh träumend auf harten Kissen. 
 
Horch! Horch! Wie es stöhnt von bösen Erinnerungen! Oder bösen 
Erwartungen? 
 
Ach, ich bin traurig mit dir, du dunkles Ungeheuer, und mir selber 
noch gram um deinetwillen. 
 
Ach, dass meine Hand nicht Stärke genug hat! Gerne, wahrlich, möchte 
ich dich von bösen Träumen erlösen! - 
 
Und indem Zarathustra so sprach, lachte er mit Schwermuth und 
Bitterkeit über sich selber. "Wie! Zarathustra! sagte er, willst du 
noch dem Meere Trost singen? 
 
Ach, du liebreicher Narr Zarathustra, du Vertrauens-Überseliger! Aber 
so warst du immer: immer kamst du vertraulich zu allem Furchtbaren. 
 
Jedes Ungethüm wolltest du noch streicheln. Ein Hauch warmen Athems, 
ein Wenig weiches Gezottel an der Tatze -: und gleich warst du bereit, 
es zu lieben und zu locken. 
 
Die _Liebe_ ist die Gefahr des Einsamsten, die Liebe zu Allem, 
wenn es nur lebt! Zum Lachen ist wahrlich meine Narrheit und meine 
Bescheidenheit in der Liebe!" - 
 
Also sprach Zarathustra und lachte dabei zum andern Male: da aber 
gedachte er seiner verlassenen Freunde -, und wie als ob er sich mit 
seinen Gedanken an ihnen vergangen habe, zürnte er sich ob seiner 
Gedanken. Und alsbald geschah es, dass der Lachende weinte: - vor Zorn 
und Sehnsucht weinte Zarathustra bitterlich. 
 
 
 
Vom Gesicht und Räthsel 
 
1. 
 
Als es unter den Schiffsleuten ruchbar wurde, dass Zarathustra auf dem 
Schiffe sei, - denn es war ein Mann zugleich mit ihm an Bord gegangen, 
der von den glückseligen Inseln kam - da entstand eine grosse 
Neugierde und Erwartung. Aber Zarathustra schwieg zwei Tage und war 
kalt und taub vor Traurigkeit, also, dass er weder auf Blicke noch 
auf Fragen antwortete. Am Abende aber des zweiten Tages that er 
seine Ohren wieder auf, ob er gleich noch schwieg: denn es gab viel 
Seltsames und Gefährliches auf diesem Schiffe anzuhören, welches 
weither kam und noch weiterhin wollte. Zarathustra aber war ein Freund 
aller Solchen, die weite Reisen thun und nicht ohne Gefahr leben 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 125

mögen. Und siehe! zuletzt wurde ihm im Zuhören die eigne Zunge gelöst, 
und das Eis seines Herzens brach: - da begann er also zu reden: 
 
Euch, den kühnen Suchern, Versuchern, und wer je sich mit listigen 
Segeln auf furchtbare Meere einschiffte, - 
 
euch, den Räthsel-Trunkenen, den Zwielicht-Frohen, deren Seele mit 
Flöten zu jedem Irr-Schlunde gelockt wird: 
 
- denn nicht wollt ihr mit feiger Hand einem Faden nachtasten; und, wo 
ihr _errathen_ könnt, da hasst ihr es, zu _erschliessen_ - 
 
euch allein erzähle ich das Räthsel, das ich _sah_, - das Gesicht des 
Einsamsten. - 
 
Düster gierig ich jüngst durch leichenfarbne Dämmerung, - düster 
und hart, mit gepressten Lippen. Nicht nur Eine Sonne war mir 
untergegangen. 
 
Ein Pfad, der trotzig durch Geröll stieg, ein boshafter, einsamer, dem 
nicht Kraut, nicht Strauch mehr zusprach: ein Bergpfad knirschte unter 
dem Trotz meines Fusses. 
 
Stumm über höhnischem Geklirr von Kieseln schreitend, den Stein 
zertretend, der ihn gleiten liess: also zwang mein Fuss sich aufwärts. 
 
Aufwärts: - dem Geiste zum Trotz, der ihn abwärts zog, abgrundwärts 
zog, dem Geiste der Schwere, meinem Teufel und Erzfeinde. 
 
Aufwärts: - obwohl er auf mir sass, halb Zwerg, halb Maulwurf; lahm; 
lähmend; Blei durch mein Ohr, Bleitropfen-Gedanken in mein Hirn 
träufelnd. 
 
"Oh Zarathustra, raunte er höhnisch Silb' um Silbe, du Stein der 
Weisheit! Du warfst dich hoch, aber jeder geworfene Stein muss - 
fallen! 
 
Oh Zarathustra, du Stein der Weisheit, du Schleuderstein, du 
Stern-Zertrümmerer! Dich selber warfst du so hoch, - aber jeder 
geworfene Stein - muss fallen! 
 
Verurtheilt zu dir selber und zur eignen Steinigung: oh Zarathustra, 
weit warfst du ja den Stein, - aber auf _dich_ wird er zurückfallen!" 
 
Drauf schwieg der Zwerg; und das währte lange. Sein Schweigen aber 
drückte mich; und solchermaassen zu Zwein ist man wahrlich einsamer 
als zu Einem! 
 
Ich stieg, ich stieg, ich träumte, ich dachte, - aber Alles drückte 
mich. Einem Kranken glich ich, den seine schlimme Marter müde macht, 
und den wieder ein schlimmerer Traum aus dem Einschlafen weckt. - 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 126

 
Aber es giebt Etwas in mir, das ich Muth heisse: das schlug bisher mir 
jeden Unmuth todt. Dieser Muth hiess mich endlich stille stehn und 
sprechen: "Zwerg! Du! Oder ich!" - 
 
Muth nämlich ist der beste Todtschläger, - Muth, welcher _angreift_: 
denn in jedem Angriffe ist klingendes Spiel. 
 
Der Mensch aber ist das muthigste Thier: damit überwand er jedes 
Thier. Mit klingendem Spiele überwand er noch jeden Schmerz; 
Menschen-Schmerz aber ist der tiefste Schmerz. 
 
Der Muth schlägt auch den Schwindel todt an Abgründen: und wo stünde 
der Mensch nicht an Abgründen! Ist Sehen nicht selber - Abgründe 
sehen? 
 
Muth ist der beste Todtschläger: der Muth schlägt auch das Mitleiden 
todt. Mitleiden aber ist der tiefste Abgrund: so tief der Mensch in 
das Leben sieht, so tief sieht er auch in das Leiden. 
 
Muth aber ist der beste Todtschläger, Muth, der angreift: der schlägt 
noch den Tod todt, denn er spricht: "War _das_ das Leben? Wohlan! Noch 
Ein Mal!" 
 
In solchem Spruche aber ist viel klingendes Spiel. Wer Ohren hat, der 
höre. - 
 
 
2. 
 
"Halt! Zwerg! sprach ich. Ich! Oder du! Ich aber bin der Stärkere von 
uns Beiden -: du kennst meinen abgründlichen Gedanken nicht! _Den_ - 
könntest du nicht tragen!" - 
 
Da geschah, was mich leichter machte: denn der Zwerg sprang mir von 
der Schulter, der Neugierige! Und er hockte sich auf einen Stein vor 
mich hin. Es war aber gerade da ein Thorweg, wo wir hielten. 
 
"Siehe diesen Thorweg! Zwerg! sprach ich weiter: der hat zwei 
Gesichter. Zwei Wege kommen hier zusammen: die gieng noch Niemand zu 
Ende. 
 
Diese lange Gasse zurück: die währt eine Ewigkeit. Und jene lange 
Gasse hinaus - das ist eine andre Ewigkeit. 
 
Sie widersprechen sich, diese Wege; sie stossen sich gerade vor den 
Kopf: - und hier, an diesem Thorwege, ist es, wo sie zusammen kommen. 
Der Name des Thorwegs steht oben geschrieben: `Augenblick`. 
 
Aber wer Einen von ihnen weiter gienge - und immer weiter und 
immer ferner: glaubst du, Zwerg, dass diese Wege sich ewig 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 127

widersprechen?" - 
 
"Alles Gerade lügt, murmelte verächtlich der Zwerg. Alle Wahrheit ist 
krumm, die Zeit selber ist ein Kreis." 
 
"Du Geist der Schwere! sprach ich zürnend, mache dir es nicht zu 
leicht! Oder ich lasse dich hocken, wo du hockst, Lahmfuss, - und ich 
trug dich _hoch_! 
 
Siehe, sprach ich weiter, diesen Augenblick! Von diesem Thorwege 
Augenblick läuft eine lange ewige Gasse _rückwärts_ hinter uns liegt 
eine Ewigkeit. 
 
Muss nicht, was laufen _kann_ von allen Dingen, schon einmal diese 
Gasse gelaufen sein? Muss nicht, was geschehn _kann_ von allen Dingen, 
schon einmal geschehn, gethan, vorübergelaufen sein? 
 
Und wenn Alles schon dagewesen ist: was hältst du Zwerg von diesem 
Augenblick? Muss auch dieser Thorweg nicht schon - dagewesen sein? 
 
Und sind nicht solchermaassen fest alle Dinge verknotet, dass dieser 
Augenblick _alle_ kommenden Dinge nach sich zieht? _Also_ - - sich 
selber noch? 
 
Denn, was laufen _kann_ von allen Dingen: auch in dieser langen Gasse 
_hinaus_ - _muss_ es einmal noch laufen! - 
 
Und diese langsame Spinne, die im Mondscheine kriecht, und dieser 
Mondschein selber, und ich und du im Thorwege, zusammen flüsternd, von 
ewigen Dingen flüsternd - müssen wir nicht Alle schon dagewesen sein? 
 
- und wiederkommen und in jener anderen Gasse laufen, hinaus, vor 
uns, in dieser langen schaurigen Gasse - müssen wir nicht ewig 
wiederkommen? -" 
 
Also redete ich, und immer leiser: denn ich fürchtete mich vor meinen 
eignen Gedanken und Hintergedanken. Da, plötzlich, hörte ich einen 
Hund nahe _heulen_. 
 
Hörte ich jemals einen Hund so heulen? Mein Gedanke lief zurück. Ja! 
Als ich Kind war, in fernster Kindheit: 
 
- da hörte ich einen Hund so heulen. Und sah ihn auch, gesträubt, den 
Kopf nach Oben, zitternd, in stillster Mitternacht, wo auch Hunde an 
Gespenster glauben: 
 
- also dass es mich erbarmte. Eben nämlich gieng der volle Mond, 
todtschweigsam, über das Haus, eben stand er still, eine runde Gluth, 
- still auf flachem Dache, gleich als auf fremdem Eigenthume: - 
 
darob entsetzte sich damals der Hund: denn Hunde glauben an Diebe und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 128

Gespenster. Und als ich wieder so heulen hörte, da erbarmte es mich 
abermals. 
 
Wohin war jetzt Zwerg? und Thorweg? Und Spinne? Und alles Flüstern? 
Träumte ich denn? Wachte ich auf? Zwischen wilden Klippen stand ich 
mit Einem Male, allein, öde, im ödesten Mondscheine. 
 
Aber da lag ein Mensch! Und da! Der Hund, springend, gesträubt, 
winselnd, - jetzt sah er mich kommen - da heulte er wieder, da 
_schrie_ er: - hörte ich je einen Hund so Hülfe schrein? 
 
Und, wahrlich, was ich sah, desgleichen sah ich nie. Einen jungen 
Hirten sah ich, sich windend, würgend, zuckend, verzerrten Antlitzes, 
dem eine schwarze schwere Schlange aus dem Munde hieng. 
 
Sah ich je so viel Ekel und bleiches Grauen auf Einem Antlitze? Er 
hatte wohl geschlafen? Da kroch ihm die Schlange in den Schlund - da 
biss sie sich fest. 
 
Meine Hand riss die Schlange und riss: - umsonst! sie riss die 
Schlange nicht aus dem Schlunde. Da schrie es aus mir: "Beiss zu! 
Beiss zu! 
 
Den Kopf ab! Beiss zu!" - so schrie es aus mir, mein Grauen, mein 
Hass, mein Ekel, mein Erbarmen, all mein Gutes und Schlimmes schrie 
mit Einem Schrei aus mir. - 
 
Ihr Kühnen um mich! Ihr Sucher, Versucher, und wer von euch mit 
listigen Segeln sich in unerforschte Meere einschiffte! Ihr 
Räthsel-Frohen! 
 
So rathet mir doch das Räthsel, das ich damals schaute, so deutet mir 
doch das Gesicht des Einsamsten! 
 
Denn ein Gesicht war's und ein Vorhersehn: - _was_ sah ich damals im 
Gleichnisse? Und _wer_ ist, der einst noch kommen muss? 
 
_Wer_ ist der Hirt, dem also die Schlange in den Schlund kroch? _Wer_ 
ist der Mensch, dem also alles Schwerste, Schwärzeste in den Schlund 
kriechen wird? 
 
- Der Hirt aber biss, wie mein Schrei ihm rieth; er biss mit gutem 
Bisse! Weit weg spie er den Kopf der Schlange -: und sprang empor. - 
 
Nicht mehr Hirt, nicht mehr Mensch, - ein Verwandelter, ein 
Umleuchteter, welcher _lachte_! Niemals noch auf Erden lachte je ein 
Mensch, wie _er_ lachte! 
 
Oh meine Brüder, ich hörte ein Lachen, das keines Menschen Lachen war, 
- - und nun frisst ein Durst an mir, eine Sehnsucht, die nimmer stille 
wird. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 129

 
Meine Sehnsucht nach diesem Lachen frisst an mir: oh wie ertrage ich 
noch zu leben! Und wie ertrüge ich's, jetzt zu sterben! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von der Seligkeit wider Willen 
 
Mit solchen Räthseln und Bitternissen im Herzen fuhr Zarathustra über 
das Meer. Als er aber vier Tagereisen fern war von den glückseligen 
Inseln und von seinen Freunden, da hatte er allen seinen Schmerz 
überwunden -: siegreich und mit festen Füssen stand er wieder auf 
seinem Schicksal. Und damals redete Zarathustra also zu seinem 
frohlockenden Gewissen: 
 
"Allein bin ich wieder und will es sein, allein mit reinem Himmel und 
freiem Meere; und wieder ist Nachmittag um mich. 
 
Des Nachmittags fand ich zum ersten Male einst meine Freunde, des 
Nachmittags auch zum anderen Male: - zur Stunde, da alles Licht 
stiller wird. 
 
Denn was von Glück noch unterwegs ist zwischen Himmel und Erde, das 
sucht sich nun zur Herberge noch eine lichte Seele: _vor_Glück_ ist 
alles Licht jetzt stiller worden. 
 
Oh Nachmittag meines Lebens! Einst stieg auch _mein_ Glück zu 
Thale, dass es sich eine Herberge suche: da fand es diese offnen 
gastfreundlichen Seelen. 
 
Oh Nachmittag meines Lebens! Was gab ich nicht hin, dass ich Eins 
hätte: diese lebendige Pflanzung meiner Gedanken und diess Morgenlicht 
meiner höchsten Hoffnung! 
 
Gefährten suchte einst der Schaffende und Kinder _seiner_ Hoffnung: 
und siehe, es fand sich, dass er sie nicht finden könne, es sei denn, 
er schaffe sie selber erst. 
 
Also bin ich mitten in meinem Werke, zu meinen Kindern gehend und von 
ihnen kehrend: um seiner Kinder willen muss Zarathustra sich selbst 
vollenden. 
 
Denn von Grund aus liebt man nur sein Kind und Werk; und wo grosse 
Liebe zu sich selber ist, da ist sie der Schwangerschaft Wahrzeichen: 
so fand ich's. 
 
Noch grünen mir meine Kinder in ihrem ersten Frühlinge, nahe bei 
einander stehend und gemeinsam von Winden geschüttelt, die Bäume 
meines Gartens und besten Erdreichs. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 130

 
Und wahrlich! Wo solche Bäume bei einander stehn, da _sind_ 
glückselige Inseln! 
 
Aber einstmals will ich sie ausheben und einen jeden für sich allein 
stellen: dass er Einsamkeit lerne und Trotz und Vorsicht. 
 
Knorrig und gekrümmt und mit biegsamer Härte soll er mir dann am Meere 
dastehn, ein lebendiger Leuchtthurm unbesiegbaren Lebens. 
 
Dort, wo die Stürme hinab in's Meer stürzen, und des Gebirgs Rüssel 
Wasser trinkt, da soll ein jeder einmal seine Tag- und Nachtwachen 
haben, zu _seiner_ Prüfung und Erkenntniss. 
 
Erkannt und geprüft soll er werden, darauf, ob er meiner Art und 
Abkunft ist, - ob er eines langen Willens Herr sei, schweigsam, auch 
wenn er redet, und nachgebend also, dass er im Geben _nimmt_: - 
 
- dass er einst mein Gefährte werde und ein Mitschaffender und 
Mitfeiernder Zarathustra's -: ein Solcher, der mir meinen Willen auf 
meine Tafeln schreibt: zu aller Dinge vollerer Vollendung. 
 
Und um seinetwillen und seines Gleichen muss ich selber _mich_ 
vollenden: darum weiche ich jetzt meinem Glücke aus und biete mich 
allem Unglücke an - zu _meiner_ letzten Prüfung und Erkenntniss. 
 
Und wahrlich, Zeit war's, dass ich gierig; und des Wanderers Schatten 
und die längste Weile und die stillste Stunde - alle redeten mir zu: 
`es ist höchste Zeit!` 
 
Der Wind blies mir durch's Schlüsselloch und sagte `Komm!` Die Thür 
sprang mir listig auf und sagte `Geh!` 
 
Aber ich lag angekettet an die Liebe zu meinen Kindern: das Begehren 
legte mir diese Schlinge, das Begehren nach Liebe, dass ich meiner 
Kinder Beute würde und mich an sie verlöre. 
 
Begehren - das heisst mir schon: mich verloren haben. Ich habe euch, 
meine Kinder! In diesem Haben soll Alles Sicherheit und Nichts 
Begehren sein. 
 
Aber brütend lag die Sonne meiner Liebe auf mir, im eignen Safte 
kochte Zarathustra, - da flogen Schatten und Zweifel über mich weg. 
 
Nach Frost und Winter gelüstete mich schon: `oh dass Frost und Winter 
mich wieder knacken und knirschen machten!` seufzte ich: - da stiegen 
eisige Nebel aus mir auf. 
 
Meine Vergangenheit brach ihm Gräber, manch lebendig begrabner 
Schmerz wachte auf -: ausgeschlafen hatte er sich nur, versteckt in 
Leichen-Gewänder. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 131

 
Also rief mir Alles in Zeichen zu: `es ist Zeit!` - Aber ich - hörte 
nicht: bis endlich mein Abgrund sich rührte und mein Gedanke mich 
biss. 
 
Ach, abgründlicher Gedanke, der du _mein_ Gedanke bist! Wann finde ich 
die Stärke, dich graben zu hören und nicht mehr zu zittern? 
 
Bis zur Kehle hinauf klopft mir das Herz, wenn ich dich graben höre! 
Dein Schweigen noch will mich würgen, du abgründlich Schweigender! 
 
Noch wagte ich niemals, dich _herauf_ zu rufen: genug schon, dass 
ich dich mit mir - trug! Noch war ich nicht stark genug zum letzten 
Löwen-Übermuthe und -Muthwillen. 
 
Genug des Furchtbaren war mir immer schon deine Schwere: aber einst 
soll ich noch die Stärke finden und die Löwen-Stimme, die dich herauf 
ruft! 
 
Wenn ich mich dessen erst überwunden habe, dann will ich mich auch 
des Grösseren noch überwinden; und ein _Sieg_ soll meiner Vollendung 
Siegel sein! - 
 
Inzwischen treibe ich noch auf ungewissen Meeren; der Zufall 
schmeichelt mir, der glattzüngige; vorwärts und rückwärts schaue ich 
-, noch schaue ich kein Ende. 
 
Noch kam mir die Stunde meines letzten Kampfes nicht, - oder kommt sie 
wohl mir eben? Wahrlich, mit tückischer Schönheit schaut mich rings 
Meer und Leben an! 
 
Oh Nachmittag meines Lebens! Oh Glück vor Abend! Oh Hafen auf hoher 
See! Oh Friede im Ungewissen! Wie misstraue ich euch Allen! 
 
Wahrlich, misstrauisch bin ich gegen eure tückische Schönheit! Dem 
Liebenden gleiche ich, der allzusammtenem Lächeln misstraut. 
 
Wie er die Geliebteste vor sich her stösst, zärtlich noch in seiner 
Härte, der Eifersüchtige -, also stosse ich diese selige Stunde vor 
mir her. 
 
Hinweg mit dir, du selige Stunde! Mit dir kam mir eine Seligkeit wider 
Willen! Willig zu meinem tiefsten Schmerze stehe ich hier: - zur 
Unzeit kamst du! 
 
Hinweg mit dir, du selige Stunde! Lieber nimm Herberge dort - bei 
meinen Kindern! Eile! und segne sie vor Abend noch mit _meinem_ 
Glücke! 
 
Da naht schon der Abend: die Sonne sinkt. Dahin - mein Glück! -" 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 132

Also sprach Zarathustra. Und er wartete auf sein Unglück die ganze 
Nacht: aber er wartete umsonst. Die Nacht blieb hell und still, und 
das Glück selber kam ihm immer näher und näher. Gegen Morgen aber 
lachte Zarathustra zu seinem Herzen und sagte spöttisch: "das Glück 
läuft mir nach. Das kommt davon, dass ich nicht den Weibern nachlaufe. 
Das Glück aber ist ein Weib." 
 
 
 
Vor Sonnen-Aufgang 
 
Oh Himmel über mir, du Reiner! Tiefer! Du Licht-Abgrund! Dich schauend 
schaudere ich vor göttlichen Begierden. 
 
In deine Höhe mich zu werfen - das ist _meine_ Tiefe! In deine 
Reinheit mich zu bergen - das ist _meine_ Unschuld! 
 
Den Gott verhüllt seine Schönheit: so verbirgst du deine Sterne. Du 
redest nicht: _so_ kündest du mir deine Weisheit. 
 
Stumm über brausendem Meere bist du heut mir aufgegangen, deine Liebe 
und deine Scham redet Offenbarung zu meiner brausenden Seele. 
 
Dass du schön zu mir kamst, verhüllt in deine Schönheit, dass du stumm 
zu mir sprichst, offenbar in deiner Weisheit: 
 
Oh wie erriethe ich nicht alles Schamhafte deiner Seele! _Vor_ der 
Sonne kamst du zu mir, dem Einsamsten. 
 
Wir sind Freunde von Anbeginn: uns ist Gram und Grauen und Grund 
gemeinsam; noch die Sonne ist uns gemeinsam. 
 
Wir reden nicht zu einander, weil wir zu Vieles wissen -: wir 
schweigen uns an, wir lächeln uns unser Wissen zu. 
 
Bist du nicht das Licht zu meinem Feuer? Hast du nicht die 
Schwester-Seele zu meiner Einsicht? 
 
Zusammen lernten wir Alles; zusammen lernten wir über uns zu uns 
selber aufsteigen und wolkenlos lächeln: - 
 
- wolkenlos hinab lächeln aus lichten Augen und aus meilenweiter 
Ferne, wenn unter uns Zwang und Zweck und Schuld wie Regen dampfen. 
 
Und wanderte ich allein: _wes_ hungerte meine Seele in Nächten und 
Irr-Pfaden? Und stieg ich Berge, _wen_ suchte ich je, wenn nicht dich, 
auf Bergen? 
 
Und all mein Wandern und Bergsteigen: eine Noth war's nur und ein 
Behelf des Unbeholfenen: - _fliegen_ allein will mein ganzer Wille, in 
_dich_ hinein fliegen! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 133

 
Und wen hasste ich mehr, als ziehende Wolken und Alles, was dich 
befleckt? Und meinen eignen Hass hasste ich noch, weil er dich 
befleckte! 
 
Den ziehenden Wolken bin ich gram, diesen schleichenden Raub-Katzen: 
sie nehmen dir und mir, was uns gemein ist, - das ungeheure 
unbegrenzte Ja- und Amen-sagen. 
 
Diesen Mittlern und Mischern sind wir gram, den ziehenden Wolken: 
diesen Halb- und Halben, welche weder segnen lernten, noch von Grund 
aus fluchen. 
 
Lieber will ich noch unter verschlossnem Himmel in der Tonne sitzen, 
lieber ohne Himmel im Abgrund sitzen, als dich, Licht-Himmel, mit 
Zieh-Wolken befleckt sehn! 
 
Und oft gelüstete mich, sie mit zackichten Blitz-Golddrähten 
festzuheften, dass ich, gleich dem Donner, auf ihrem Kessel-Bauche die 
Pauke schlüge: - 
 
- ein zorniger Paukenschläger, weil sie mir dein Ja! und Amen! rauben, 
du Himmel über mir, du Reiner! Lichter! Du Licht-Abgrund! - weil sie 
dir _mein_ Ja! und Amen! rauben. 
 
Denn lieber noch will ich Lärm und Donner und Wetter-Flüche, als diese 
bedächtige zweifelnde Katzen-Ruhe; und auch unter Menschen hasse 
ich am besten alle Leisetreter und Halb- und Halben und zweifelnde, 
zögernde Zieh-Wolken. 
 
Und "wer nicht segnen kann, der soll fluchen _lernen_!" - diese helle 
Lehre fiel mir aus hellem Himmel, dieser Stern steht auch noch in 
schwarzen Nächten an meinem Himmel. 
 
Ich aber bin ein Segnender und ein Ja-sager, wenn du nur um mich bist, 
du Reiner! Lichter! Du Licht-Abgrund! - in alle Abgründe trage ich da 
noch mein segnendes Ja-sagen. 
 
Zum Segnenden bin ich worden und zum Ja-sagenden: und dazu rang ich 
lange und war ein Ringer, dass ich einst die Hände frei bekäme zum 
Segnen. 
 
Das aber ist mein Segnen: über jedwedem Ding als sein eigener Himmel 
stehn, als sein rundes Dach, seine azurne Glocke und ewige Sicherheit: 
und selig ist, wer also segnet! 
 
Denn alle Dinge sind getauft am Borne der Ewigkeit und jenseits von 
Gut und Böse; Gut und Böse selber aber sind nur Zwischenschatten und 
feuchte Trübsale und Zieh-Wolken. 
 
Wahrlich, ein Segnen ist es und kein Lästern, wenn ich lehre: "über 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 134

allen Dingen steht der Himmel Zufall, der Himmel Unschuld, der Himmel 
Ohngefähr, der Himmel Übermuth." 
 
"Von Ohngefähr" - das ist der älteste Adel der Welt, den gab ich allen 
Dingen zurück, ich erlöste sie von der Knechtschaft unter dem Zwecke. 
 
Diese Freiheit und Himmels-Heiterkeit stellte ich gleich azurner 
Glocke über alle Dinge, als ich lehrte, dass über ihnen und durch sie 
kein "ewiger Wille" - will. 
 
Diesen Übermuth und diese Narrheit stellte ich an die Stelle 
jenes Willens, als ich lehrte: "bei Allem ist Eins unmöglich - 
Vernünftigkeit!" 
 
Ein _Wenig_ Vernunft zwar, ein Same der Weisheit zerstreut von Stern 
zu Stern, - dieser Sauerteig ist allen Dingen eingemischt: um der 
Narrheit willen ist Weisheit allen Dingen eingemischt! 
 
Ein Wenig Weisheit ist schon möglich; aber diese selige Sicherheit 
fand ich an allen Dingen: dass sie lieber noch auf den Füssen des 
Zufalls - _tanzen_. 
 
Oh Himmel über mir, du Reiner! Hoher! Das ist mir nun deine Reinheit, 
dass es keine ewige Vernunft-Spinne und -Spinnennetze giebt: - 
 
- dass du mir ein Tanzboden bist für göttliche Zufälle, dass du mir 
ein Göttertisch bist für göttliche Würfel und Würfelspieler! - 
 
Doch du erröthest? Sprach ich Unaussprechbares? Lästerte ich, indem 
ich dich segnen wollte? 
 
Oder ist es die Scham zu Zweien, welche dich erröthen machte? - 
Heissest du mich gehn und schweigen, weil nun - der _Tag_ kommt? 
 
Die Welt ist tief -: und tiefer als je der Tag gedacht hat. Nicht 
Alles darf vor dem Tage Worte haben. Aber der Tag kommt: so scheiden 
wir nun! 
 
Oh Himmel über mir, du Schamhafter! Glühender! Oh du mein Glück vor 
Sonnen-Aufgang! Der Tag kommt: so scheiden wir nun! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von der verkleinernden Tugend 
 
1. 
 
Als Zarathustra wieder auf dem festen Lande war, gieng er nicht 
stracks auf sein Gebirge und seine Höhle los, sondern that viele Wege 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 135

und Fragen und erkundete diess und das, also, dass er von sich selber 
im Scherze sagte: "siehe einen Fluss, der in vielen Windungen zurück 
zur Quelle fliesst!" Denn er wollte in Erfahrung bringen, was sich 
inzwischen _mit_dem_Menschen_ zugetragen habe: ob er grösser oder 
kleiner geworden sei. Und ein Mal sah er eine Reihe neuer Häuser; da 
wunderte er sich und sagte: 
 
"Was bedeuten diese Häuser? Wahrlich, keine grosse Seele stellte sie 
hin, sich zum Gleichnisse! 
 
Nahm wohl ein blödes Kind sie aus seiner Spielschachtel? Dass doch ein 
anderes Kind sie wieder in seine Schachtel thäte! 
 
Und diese Stuben und Kammern: können _Männer_ da aus- und eingehen? 
Gemacht dünken sie mich für Seiden-Puppen; oder für Naschkatzen, die 
auch wohl an sich naschen lassen." 
 
Und Zarathustra blieb stehn und dachte nach. Endlich sagte er betrübt: 
"Es ist _Alles_ kleiner geworden! 
 
Überall sehe ich niedrigere Thore: wer _meiner_ Art ist, geht da wohl 
noch hindurch, aber - er muss sich bücken! 
 
Oh wann komme ich wieder in meine Heimat, wo ich mich nicht mehr 
bücken muss - nicht mehr bücken muss vor den Kleinen!" - Und 
Zarathustra seufzte und blickte in die Ferne. - 
 
Desselbigen Tages aber redete er seine Rede über die verkleinernde 
Tugend. 
 
 
2. 
 
Ich gehe durch diess Volk und halte meine Augen offen: sie vergeben 
mir es nicht, dass ich auf ihre Tugenden nicht neidisch bin. 
 
Sie beissen nach mir, weil ich zu ihnen sage: für kleine Leute sind 
kleine Tugenden nöthig - und weil es mir hart eingeht, dass kleine 
Leute _nöthig_ sind! 
 
Noch gleiche ich dem Hahn hier auf fremdem Gehöfte, nach dem auch die 
Hennen beissen; doch darob bin ich diesen Hennen nicht ungut. 
 
Ich bin höflich gegen sie wie gegen alles kleine Ärgerniss; gegen das 
Kleine stachlicht zu sein dünkt mich eine Weisheit für Igel. 
 
Sie reden Alle von mir, wenn sie Abends um's Feuer sitzen, - sie reden 
von mir, aber Niemand denkt - an mich! 
 
Diess ist die neue Stille, die ich lernte: ihr Lärm um mich breitet 
einen Mantel über meine Gedanken. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 136

 
Sie lärmen unter einander: "was will uns diese düstere Wolke? sehen 
wir zu, dass sie uns nicht eine Seuche bringe!" 
 
Und jüngst riss ein Weib sein Kind an sich, das zu mir wollte: "nehmt 
die Kinder weg! schrie es; solche Augen versengen Kinder-Seelen." 
 
Sie husten, wenn ich rede: sie meinen, Husten sei ein Einwand gegen 
starke Winde, - sie errathen Nichts vom Brausen meines Glückes! 
 
"Wir haben noch keine Zeit für Zarathustra" - so wenden sie ein; aber 
was liegt an einer Zeit, die für Zarathustra "keine Zeit hat"? 
 
Und wenn sie gar mich rühmen: wie könnte ich wohl auf _ihrem_ Ruhme 
einschlafen? Ein Stachel-Gürtel ist mir ihr Lob: es kratzt mich noch, 
wenn ich es von mir thue. 
 
Und auch das lernte ich unter ihnen: der Lobende stellt sich, als gäbe 
er zurück, in Wahrheit aber will er mehr beschenkt sein! 
 
Fragt meinen Fuss, ob ihm ihre Lob- und Lock-Weise gefällt! Wahrlich, 
nach solchem Takt und Tiktak mag er weder tanzen, noch stille stehn. 
 
Zur kleinen Tugend möchten sie mich locken und loben; zum Tiktak des 
kleinen Glücks möchten sie meinen Fuss überreden. 
 
Ich gehe durch diess Volk und halte die Augen offen: sie sind 
_kleiner_ geworden und werden immer kleiner: - das aber macht ihre 
Lehre von Glück und Tugend. 
 
Sie sind nämlich auch in der Tugend bescheiden - denn sie wollen 
Behagen. Mit Behagen aber verträgt sich nur die bescheidene Tugend. 
 
Wohl lernen auch sie auf ihre Art Schreiten und Vorwärts-Schreiten: 
das heisse ich ihr _Humpeln_ -. Damit werden sie jedem zum Anstosse, 
der Eile hat. 
 
Und Mancher von ihnen geht vorwärts und blickt dabei zurück, mit 
versteiftem Nacken: dem renne ich gern wider den Leib. 
 
Fuss und Augen sollen nicht lügen, noch sich einander Lügen strafen. 
Aber es ist viel Lügnerei bei den kleinen Leuten. 
 
Einige von ihnen wollen, aber die Meisten werden nur gewollt. Einige 
von ihnen sind ächt, aber die Meisten sind schlechte Schauspieler. 
 
Es giebt Schauspieler wider Wissen unter ihnen und Schauspieler 
wider Willen -, die Ächten sind immer selten, sonderlich die ächten 
Schauspieler. 
 
Des Mannes ist hier wenig: darum vermännlichen sich ihre Weiber. Denn 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 137

nur wer Mannes genug ist, wird im Weibe _das_Weib_ - erlösen. 
 
Und diese Heuchelei fand ich unter ihnen am schlimmsten: dass auch 
Die, welche befehlen, die Tugenden Derer heucheln, welche dienen. 
 
"Ich diene, du dienst, wir dienen" - so betet hier auch die Heuchelei 
der Herrschenden, - und wehe, wenn der erste Herr _nur_ der erste 
Diener ist! 
 
Ach, auch in ihre Heucheleien verflog sich wohl meines Auges Neugier; 
und gut errieth ich all ihr Fliegen-Glück und ihr Summen um besonnte 
Fensterscheiben. 
 
Soviel Güte, soviel Schwäche sehe ich. Soviel Gerechtigkeit und 
Mitleiden, soviel Schwäche. 
 
Rund, rechtlich und gütig sind sie mit einander, wie Sandkörnchen 
rund, rechtlich und gütig mit Sandkörnchen sind. 
 
Bescheiden ein kleines Glück umarmen - das heissen sie "Ergebung"! und 
dabei schielen sie bescheiden schon nach einem neuen kleinen Glücke 
aus. 
 
Sie wollen im Grunde einfältiglich Eins am meisten: dass ihnen Niemand 
wehe thue. So kommen sie jedermann zuvor und thun ihm wohl. 
 
Diess aber ist _Feigheit_: ob es schon "Tugend" heisst. - 
 
Und wenn sie einmal rauh reden, diese kleinen Leute: _ich_ höre darin 
nur ihre Heiserkeit, - jeder Windzug nämlich macht sie heiser. 
 
Klug sind sie, ihre Tugenden haben kluge Finger. Aber ihnen fehlen die 
Fäuste, ihre Finger wissen nicht, sich hinter Fäuste zu verkriechen. 
 
Tugend ist ihnen das, was bescheiden und zahm macht: damit machten 
sie den Wolf zum Hunde und den Menschen selber zu des Menschen bestem 
Hausthiere. 
 
"Wir setzten unsern Stuhl in die _Mitte_ - das sagt mir ihr Schmunzeln 
- und ebenso weit weg von sterbenden Fechtern wie von vergnügten 
Säuen." 
 
Diess aber ist - _Mittelmässigkeit_: ob es schon Mässigkeit heisst. - 
 
 
3. 
 
Ich gehe durch diess Volk und lasse manches Wort fallen: aber sie 
wissen weder zu nehmen noch zu behalten. 
 
Sie wundern sich, dass ich nicht kam, auf Lüste und Laster zu lästern; 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 138

und wahrlich, ich kam auch nicht, dass ich vor Taschendieben warnte! 
 
Sie wundern sich, dass ich nicht bereit bin, ihre Klugheit noch zu 
witzigen und zu spitzigen: als ob sie noch nicht genug der Klüglinge 
hätten, deren Stimme mir gleich Schieferstiften kritzelt! 
 
Und wenn ich rufe: "Flucht allen feigen Teufeln in euch, die gerne 
winseln und Hände falten und anbeten möchten": so rufen sie: 
"Zarathustra ist gottlos". 
 
Und sonderlich rufen es ihre Lehrer der Ergebung -; aber gerade ihnen 
liebe ich's, in das Ohr zu schrein: Ja! Ich _bin_ Zarathustra, der 
Gottlose! 
 
Diese Lehrer der Ergebung! Überall hin, wo es klein und krank und 
grindig ist, kriechen sie, gleich Läusen; und nur mein Ekel hindert 
mich, sie zu knacken. 
 
Wohlan! Diess ist meine Predigt für _ihre_ Ohren: ich bin Zarathustra, 
der Gottlose, der da spricht "wer ist gottloser denn ich, dass ich 
mich seiner Unterweisung freue?" 
 
Ich bin Zarathustra, der Gottlose: wo finde ich Meines-Gleichen? Und 
alle Die sind Meines-Gleichen, die sich selber ihren Willen geben und 
alle Ergebung von sich abthun. 
 
Ich bin Zarathustra, der Gottlose: ich koche mir noch jeden Zufall in 
_meinem_ Topfe. Und erst, wenn er da gar gekocht ist, heisse ich ihn 
willkommen, als _meine_ Speise. 
 
Und wahrlich, mancher Zufall kam herrisch zu mir: aber herrischer noch 
sprach zu ihm mein _Wille_, - da lag er schon bittend auf den Knieen - 
 
- bittend, dass er Herberge finde und Herz bei mir, und 
schmeichlerisch zuredend: "sieh doch; oh Zarathustra, wie nur Freund 
zu Freunde kommt!" - 
 
Doch was rede ich, wo Niemand _meine_ Ohren hat! Und so will ich es 
hinaus in alle Winde rufen: 
 
Ihr werdet immer kleiner, ihr kleinen Leute! Ihr bröckelt ab, ihr 
Behaglichen! Ihr geht mir noch zu Grunde - 
 
- an euren vielen kleinen Tugenden, an eurem vielen kleinen 
Unterlassen, an eurer vielen kleinen Ergebung! 
 
Zu viel schonend, zu viel nachgebend: so ist euer Erdreich! Aber dass 
ein Baum _gross_ werde, dazu will er um harte Felsen harte Wurzeln 
schlagen! 
 
Auch was ihr unterlasse, webt am Gewebe aller Menschen-Zukunft; auch 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 139

euer Nichts ist ein Spinnennetz und eine Spinne, die von der Zukunft 
Blute lebt. 
 
Und wenn ihr nehmt, so ist es wie stehlen, ihr kleinen Tugendhaften; 
aber noch unter Schelmen spricht die _Ehre_: "man soll nur stehlen, wo 
man nicht rauben kann." 
 
"Es giebt sich" - das ist auch eine Lehre der Ergebung. Aber ich sage 
euch, ihr Behaglichen: _es_nimmt_sich_ und wird immer mehr noch von 
euch nehmen! 
 
Ach, dass ihr alles _halbe_ Wollen von euch abthätet und entschlossen 
würdet zur Trägheit wie zur That! 
 
Ach, dass ihr mein Wort verstündet: "thut immerhin, was ihr wollt, - 
aber seid erst Solche, die _wollen_können_!" 
 
"Liebt immerhin euren Nächsten gleich euch, - aber seid mir erst 
solche, die _sich_selber_lieben_ - 
 
- mit der grossen Liebe lieben, mit der grossen Verachtung lieben!" 
Also spricht Zarathustra, der Gottlose. - 
 
Doch was rede ich, wo Niemand _meine_ Ohren hat! Es ist hier noch eine 
Stunde zu früh für mich. 
 
Mein eigner Vorläufer bin ich unter diesem Volke, mein eigner 
Hahnen-Ruf durch dunkle Gassen. 
 
Aber _ihre_ Stunde kommt! Und es kommt auch die meine! Stündlich 
werden sie kleiner, ärmer, unfruchtbarer, - armes Kraut! armes 
Erdreich! 
 
Und _bald_ sollen sie mir dastehn wie dürres Gras und Steppe, und 
wahrlich! ihrer selber müde - und mehr, als nach Wasser, nach _Feuer_ 
lechzend! 
 
Oh gesegnete Stunde des Blitzes! Oh Geheimniss vor Mittag! - Laufende 
Feuer will ich einst noch aus ihnen machen und Verkünder mit 
Flammen-Zungen: - 
 
- verkünden sollen sie einst noch mit Flammen-Zungen: Er kommt, er ist 
nahe, der grosse Mittag! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Auf dem Ölberge 
 
Der Winter, ein schlimmer Gast, sitzt bei mir zu Hause; blau sind 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 140

meine Hände von seiner Freundschaft Händedruck. 
 
Ich ehre ihn, diesen schlimmen Gast, aber lasse gerne ihn allein 
sitzen. Gerne laufe ich ihm davon; und, läuft man _gut_, so entläuft 
man ihm! 
 
Mit warmen Füssen und warmen Gedanken laufe ich dorthin, wo der Wind 
stille steht, - zum Sonnen-Winkel meines Ölbergs. 
 
Da lache ich meines gestrengen Gastes und bin ihm noch gut, dass er zu 
Hause mir die Fliegen wegfängt und vielen kleinen Lärm stille macht. 
 
Er leidet es nämlich nicht, wenn eine Mücke singen will, oder gar 
zwei; noch die Gasse macht er einsam, dass der Mondschein drin Nachts 
sich fürchtet. 
 
Ein harter Gast ist er, - aber ich ehre ihn, und nicht bete ich, 
gleich den Zärtlingen, zum dickbäuchichten Feuer-Götzen. 
 
Lieber noch ein Wenig zähneklappern als Götzen anbeten! - so will's 
meine Art. Und sonderlich bin ich allen brünstigen dampfenden 
dumpfigen Feuer-Götzen gram. 
 
Wen ich liebe, den liebe ich Winters besser als Sommers; besser spotte 
ich jetzt meiner Feinde und herzhafter, seit der Winter mir im Hause 
sitzt. 
 
Herzhaft wahrlich, selbst dann noch, wenn ich zu Bett _krieche_ -: da 
lacht und muthwillt noch mein verkrochenes Glück; es lacht noch mein 
Lügen-Traum. 
 
Ich - ein Kriecher? Niemals kroch ich im Leben vor Mächtigen; und 
log ich je, so log ich aus Liebe. Desshalb bin ich froh auch im 
Winter-Bette. 
 
Ein geringes Bett wärmt mich mehr als ein reiches, denn ich bin 
eifersüchtig auf meine Armuth. Und im Winter ist sie mir am treuesten. 
 
Mit einer Bosheit beginne ich jeden Tag, ich spotte des Winters mit 
einem kalten Bade: darob brummt mein gestrenger Hausfreund. 
 
Auch kitzle ich ihn gerne mit einem Wachskerzlein: dass er mir endlich 
den Himmel herauslasse aus aschgrauer Dämmerung. 
 
Sonderlich boshaft bin ich nämlich des Morgens: zur frühen Stunde, 
da der Eimer am Brunnen klirrt und die Rosse warm durch graue Gassen 
wiehern: - 
 
Ungeduldig warte ich da, dass mir endlich der lichte Himmel aufgehe, 
der schneebärtige Winter-Himmel, der Greis und Weisskopf, - 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 141

- der Winter-Himmel, der schweigsame, der oft noch seine Sonne 
verschweigt! 
 
Lernte ich wohl von ihm das lange lichte Schweigen? Oder lernte er's 
von mir? Oder hat ein jeder von uns es selbst erfunden? 
 
Aller guten Dinge Ursprung ist tausendfältig, - alle guten 
muthwilligen Dinge springen vor Lust in's Dasein: wie sollten sie das 
immer nur - Ein Mal thun! 
 
Ein gutes muthwilliges Ding ist auch das lange Schweigen und gleich 
dem Winter-Himmel blicken aus lichtem rundäugichten Antlitze: - 
 
- gleich ihm seine Sonne verschweigen und seinen unbeugsamen 
Sonnen-Willen: wahrlich, diese Kunst und diesen Winter-Muthwillen 
lernte ich _gut_! 
 
Meine liebste Bosheit und Kunst ist es, dass mein Schweigen lernte, 
sich nicht durch Schweigen zu verrathen. 
 
Mit Worten und Würfeln klappernd überliste ich mir die feierlichen 
Warter: allen diesen gestrengen Aufpassern soll mein Wille und Zweck 
entschlüpfen. 
 
Dass mir Niemand in meinen Grund und letzten Willen hinab sehe, - dazu 
erfand ich mir das lange lichte Schweigen. 
 
So manchen Klugen fand ich: der verschleierte sein Antlitz und trübte 
sein Wasser, dass Niemand ihm hindurch und hinunter sehe. 
 
Aber zu ihm gerade kamen die klügeren Misstrauer und Nussknacker: ihm 
gerade fischte man seinen verborgensten Fisch heraus! 
 
Sondern die Hellen, die Wackern, die Durchsichtigen - das sind mir 
die klügsten Schweiger: denen so _tief_ ihr Grund ist, dass auch das 
hellste Wasser ihn nicht - verräth. - 
 
Du schneebärtiger schweigender Winter-Himmel, du rundäugichter 
Weisskopf über mir! Oh du himmlisches Gleichniss meiner Seele und 
ihres Muthwillens! 
 
Und _muss_ ich mich nicht verbergen, gleich Einem, der Gold 
verschluckt hat, - dass man mir nicht die Seele aufschlitze? 
 
_Muss_ ich nicht Stelzen tragen, dass sie meine langen Beine 
_übersehen_, - alle diese Neidbolde und Leidholde, die um mich sind? 
 
Diese räucherigen, stubenwarmen, verbrauchten, vergrünten, 
vergrämelten Seelen - wie _könnte_ ihr Neid mein Glück ertragen! 
 
So zeige ich ihnen nur das Eis und den Winter auf meinen Gipfeln - und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 142

_nicht_, dass mein Berg noch alle Sonnengürtel um sich schlingt! 
 
Sie hören nur meine Winter-Stürme pfeifen: und _nicht_, dass ich 
auch über warme Meere fahre, gleich sehnsüchtigen, schweren, heissen 
Südwinden. 
 
Sie erbarmen sich noch meiner Unfälle und Zufälle: - aber _mein_ Wort 
heisst: "lasst den Zufall zu mir kommen: unschuldig ist er, wie ein 
Kindlein!" 
 
Wie _könnten_ sie mein Glück ertragen, wenn ich nicht Unfälle und 
Winter-Nöthe und Eisbären-Mützen und Schneehimmel-Hüllen um mein Glück 
legte! 
 
- wenn ich mich nicht selbst ihres _Mitleids_ erbarmte - des Mitleids 
dieser Neidbolde und Leidholde! 
 
- wenn ich nicht selber vor ihnen seufzte und frostklapperte und mich 
geduldsam in ihr Mitleid wickeln _liesse_! 
 
Diess ist der weise Muthwille und Wohlwille meiner Seele, dass sie 
ihren Winter und ihre Froststürme _nicht_verbirgt_; sie verbirgt auch 
ihre Frostbeulen nicht. 
 
Des Einen Einsamkeit ist die Flucht des Kranken; des Andern Einsamkeit 
die Flucht _vor_ den Kranken. 
 
Mögen sie mich klappern und seufzen _hören_ vor Winterkälte, alle 
diese armen scheelen Schelme um mich! Mit solchem Geseufz und 
Geklapper flüchte ich noch vor ihren geheizten Stuben. 
 
Mögen sie mich bemitleiden und bemitseufzen ob meiner Frostbeulen: "am 
Eis der Erkenntniss _erfriert_ er uns noch!" - so klagen sie. 
 
Inzwischen laufe ich mit warmen Füssen kreuz und quer auf meinem 
Ölberge: im Sonnen-Winkel meines Ölberges singe und spotte ich alles 
Mitleids. - 
 
Also sang Zarathustra. 
 
 
 
Vom Vorübergehen 
 
Also, durch viel Volk und vielerlei Städte langsam hindurchschreitend, 
gierig Zarathustra auf Umwegen zurück zu seinem Gebirge und seiner 
Höhle. Und siehe, dabei kam er unversehens auch an das Stadtthor 
der _grossen_Stadt_: hier aber sprang ein schäumender Narr mit 
ausgebreiteten Händen auf ihn zu und trat ihm in den Weg. Diess aber 
war der selbige Narr, welchen das Volk "den Affen Zarathustra's" 
hiess: denn er hatte ihm Etwas vom Satz und Fall der Rede abgemerkt 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 143

und borgte wohl auch gerne vom Schatze seiner Weisheit. Der Narr aber 
redete also zu Zarathustra: 
 
"Oh Zarathustra, hier ist die grosse Stadt: hier hast du Nichts zu 
suchen und Alles zu verlieren. 
 
Warum wolltest du durch diesen Schlamm waten? Habe doch Mitleiden mit 
deinem Fusse! Speie lieber auf das Stadtthor und - kehre um! 
 
Hier ist die Hölle für Einsiedler-Gedanken: hier werden grosse 
Gedanken lebendig gesotten und klein gekocht. 
 
Hier verwesen alle grossen Gefühle: hier dürfen nur klapperdürre 
Gefühlchen klappern! 
 
Riechst du nicht schon die Schlachthäuser und Garküchen des Geistes? 
Dampft nicht diese Stadt vom Dunst geschlachteten Geistes? 
 
Siehst du nicht die Seelen hängen wie schlaffe schmutzige Lumpen? - 
Und sie machen noch Zeitungen aus diesen Lumpen! 
 
Hörst du nicht, wie der Geist hier zum Wortspiel wurde? Widriges 
Wort-Spülicht bricht er heraus! - Und sie machen noch Zeitungen aus 
diesem Wort-Spülicht. 
 
Sie hetzen einander und wissen nicht, wohin? Sie erhitzen einander und 
wissen nicht, warum? Sie klimpern mit ihrem Bleche, sie klingeln mit 
ihrem Golde. 
 
Sie sind kalt und suchen sich Wärme bei gebrannten Wassern; sie sind 
erhitzt und suchen Kühle bei gefrorenen Geistern; sie sind Alle siech 
und süchtig an öffentlichen Meinungen. 
 
Alle Lüste und Laster sind hier zu Hause; aber es giebt hier auch 
Tugendhafte, es giebt viel anstellige angestellte Tugend: - 
 
Viel anstellige Tugend mit Schreibfingern und hartem Sitz- und 
Warte-Fleische, gesegnet mit kleinen Bruststernen und ausgestopften 
steisslosen Töchtern. 
 
Es giebt hier auch viel Frömmigkeit und viel gläubige 
Speichel-Leckerei, Schmeichel-Bäckerei vor dem Gott der Heerschaaren. 
 
`Von Oben` her träufelt ja der Stern und der gnädige Speichel; nach 
Oben hin sehnt sich jeder sternenlose Busen. 
 
Der Mond hat seinen Hof, und der Hof hat seine Mondkälber: zu Allem 
aber, was vom Hofe kommt, betet das Bettel-Volk und alle anstellige 
Bettel-Tugend. 
 
`Ich diene, du dienst, wir dienen` - so betet alle anstellige Tugend 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 144

hinauf zum Fürsten: dass der verdiente Stern sich endlich an den 
schmalen Busen hefte! 
 
Aber der Mond dreht sich noch um alles Irdische: so dreht sich auch 
der Fürst noch um das Aller-Irdischste -: das aber ist das Gold der 
Krämer. 
 
Der Gott der Heerschaaren ist kein Gott der Goldbarren; der Fürst 
denkt, aber der Krämer - lenkt! 
 
Bei Allem, was licht und stark und gut in dir ist, oh Zarathustra! 
Speie auf diese Stadt der Krämer und kehre um! 
 
Hier fliesst alles Blut faulicht und lauicht und schaumicht durch alle 
Adern: speie auf die grosse Stadt, welche der grosse Abraum ist, wo 
aller Abschaum zusammenschäumt! 
 
Speie auf die Stadt der eingedrückten Seelen und schmalen Brüste, der 
spitzen Augen, der klebrigen Finger - 
 
- auf die Stadt der Aufdringlinge, der Unverschämten, der Schreib- und 
Schreihälse, der überheizten Ehrgeizigen: - 
 
- wo alles Anbrüchige, Anrüchige, Lüsterne, Düsterne, Übermürbe, 
Geschwürige, Verschwörerische zusammenschwärt: - 
 
- speie auf die grosse Stadt und kehre um!" - - 
 
Hier aber unterbrach Zarathustra den schäumenden Narren und hielt ihm 
den Mund zu. 
 
"Höre endlich auf! rief Zarathustra, mich ekelt lange schon deiner 
Rede und deiner Art! 
 
Warum wohntest du so lange am Sumpfe, dass du selber zum Frosch und 
zur Kröte werden musstest? 
 
Fliesst dir nicht selber nun ein faulichtes schaumichtes Sumpf-Blut 
durch die Adern, dass du also quaken und lästern lerntest? 
 
Warum giengst du nicht in den Wald? Oder pflügtest die Erde? Ist das 
Meer nicht voll von grünen Eilanden? 
 
Ich verachte dein Verachten; und wenn du mich warntest, - warum 
warntest du dich nicht selber? 
 
Aus der Liebe allein soll mir mein Verachten und mein warnender Vogel 
auffliegen: aber nicht aus dem Sumpfe! - 
 
Man heisst dich meinen Affen, du schäumender Narr: aber ich heisse 
dich mein Grunze-Schwein, - durch Grunzen verdirbst du mir noch mein 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 145

Lob der Narrheit. 
 
Was war es denn, was dich zuerst grunzen machte? Dass Niemand dir 
genug _geschmeichelt_ hat: - darum setztest du dich hin zu diesem 
Unrathe, dass du Grund hättest viel zu grunzen, - 
 
- dass du Grund hättest zu vieler _Rache_! Rache nämlich, du eitler 
Narr, ist all dein Schäumen, ich errieth dich wohl! 
 
Aber dein Narren-Wort thut _mir_ Schaden, selbst, wo du Recht hast! 
Und wenn Zarathustra's Wort sogar hundert Mal Recht _hätte_: du 
würdest mit meinem Wort immer - Unrecht _thun_!" 
 
Also sprach Zarathustra; und er blickte die grosse Stadt an, seufzte 
und schwieg lange. Endlich redete er also: 
 
Mich ekelt auch dieser grossen Stadt und nicht nur dieses Narren. Hier 
und dort ist Nichts zu bessern, Nichts zu bösern. 
 
Wehe dieser grossen Stadt! - Und ich wollte, ich sähe schon die 
Feuersäule, in der sie verbrannt wird! 
 
Denn solche Feuersäulen müssen dem grossen Mittage vorangehn. Doch 
diess hat seine Zeit und sein eigenes Schicksal. - 
 
Diese Lehre aber gebe ich dir, du Narr, zum Abschiede: wo man nicht 
mehr lieben kann, da soll man - _vorübergehn_! - 
 
Also sprach Zarathustra und gieng an dem Narren und der grossen Stadt 
vorüber. 
 
 
 
Von den Abtrünnigen 
 
1. 
 
Ach, liegt Alles schon welk und grau, was noch jüngst auf dieser Wiese 
grün und bunt stand? Und wie vielen Honig der Hoffnung trug ich von 
hier in meine Bienenkörbe! 
 
Diese jungen Herzen sind alle schon alt geworden, - und nicht alt 
einmal! nur müde, gemein, bequem: - sie heissen es "Wir sind wieder 
fromm geworden." 
 
Noch jüngst sah ich sie in der Frühe auf tapferen Füssen hinauslaufen: 
aber ihre Füsse der Erkenntniss wurden müde, und nun verleumden sie 
auch noch ihre Morgen-Tapferkeit! 
 
Wahrlich, Mancher von ihnen hob einst die Beine wie ein Tänzer, ihm 
winkte das Lachen in meiner Weisheit: - da besann er sich. Eben sah 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 146

ich ihn krumm - zum Kreuze kriechen. 
 
Um Licht und Freiheit flatterten sie einst gleich Mücken und jungen 
Dichtern. Ein Wenig älter, ein Wenig kälter: und schon sind sie 
Dunkler und Munkler und Ofenhocker. 
 
Verzagte ihnen wohl das Herz darob, dass mich die Einsamkeit 
verschlang gleich einem Wallfische? Lauschte ihr Ohr wohl 
sehnsüchtig-lange _umsonst_ nach mir und meinen Trompeten- und 
Herolds-Rufen? 
 
- Ach! Immer sind ihrer nur Wenige, deren Herz einen langen Muth und 
Übermuth hat; und solchen bleibt auch der Geist geduldsam. Der Rest 
aber ist _feige_. 
 
Der Rest: das sind immer die Allermeisten, der Alltag, der Überfluss, 
die Viel-zu-Vielen - diese alle sind feige! - 
 
Wer meiner Art ist, dem werden auch die Erlebnisse meiner Art über 
den Weg laufen: also, dass seine ersten Gesellen Leichname und 
Possenreisser sein müssen. 
 
Seine zweiten Gesellen aber - die werden sich seine _Gläubigen_ 
heissen: ein lebendiger Schwarm, viel Liebe, viel Thorheit, viel 
unbärtige Verehrung. 
 
An diese Gläubigen soll Der nicht sein Herz binden, wer meiner Art 
unter Menschen ist; an diese Lenze und bunte Wiesen soll Der nicht 
glauben, wer die flüchtig-feige Menschenart kennt! 
 
_Könnten_ sie anders, so würden sie auch anders _wollen_. Halb- und 
Halbe verderben alles Ganze. Dass Blätter welk werden, - was ist da zu 
klagen! 
 
Lass sie fahren und fallen, oh Zarathustra, und klage nicht! Lieber 
noch blase mit raschelnden Winden unter sie, - 
 
- blase unter diese Blätter, oh Zarathustra: dass alles _Welke_ 
schneller noch von dir davonlaufen! - 
 
 
2. 
 
"Wir sind wieder fromm geworden" - so bekennen diese Abtrünnigen; und 
Manche von ihnen sind noch zu feige, also zu bekennen. 
 
Denen sehe ich in's Auge, - denen sage ich es in's Gesicht und in die 
Röthe ihrer Wangen: ihr seid Solche, welche wieder _beten_! 
 
Es ist aber eine Schmach, zu beten! Nicht für Alle, aber für dich und 
mich und wer auch im Kopfe sein Gewissen hat. Für _dich_ ist es eine 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 147

Schmach, zu beten! 
 
Du weisst es wohl: dein feiger Teufel in dir, der gerne Hände-falten 
und Hände-in-den-Schooss-legen und es bequemer haben möchte: - dieser 
feige Teufel redet dir zu "es _giebt_ einen Gott!" 
 
_Damit_ aber gehörst du zur lichtscheuen Art, denen Licht nimmer Ruhe 
lässt; nun musst du täglich deinen Kopf tiefer in Nacht und Dunst 
stecken! 
 
Und wahrlich, du wähltest die Stunde gut: denn eben wieder fliegen die 
Nachtvögel aus. Die Stunde kam allem lichtscheuen Volke, die Abend- 
und Feierstunde, wo es nicht - "feiert." 
 
Ich höre und rieche es: es kam ihre Stunde für Jagd und Umzug, nicht 
zwar für eine wilde Jagd, sondern für eine zahme lahme schnüffelnde 
Leisetreter- und Leisebeter-Jagd, - 
 
- für eine Jagd auf seelenvolle Duckmäuser: alle Herzens- Mausefallen 
sind jetzt wieder aufgestellt! Und wo ich einen Vorhang aufhebe, da 
kommt ein Nachtfalterchen herausgestürzt. 
 
Hockte es da wohl zusammen mit einem andern Nachtfalterchen? Denn 
überall rieche ich kleine verkrochne Gemeinden; und wo es Kämmerlein 
giebt, da giebt es neue Bet-Brüder drin und den Dunst von Bet-Brüdern. 
 
Sie sitzen lange Abende bei einander und sprechen: lasset uns wieder 
werden wie die Kindlein und "lieber Gott" sagen! - an Mund und Magen 
verdorben durch die frommen Zuckerbäcker. 
 
Oder sie sehen lange Abende einer listigen lauernden Kreuzspinne zu, 
welche den Spinnen selber Klugheit predigt und also lehrt: "unter 
Kreuzen ist gut spinnen!" 
 
Oder sie sitzen Tags über mit Angelruthen an Sümpfen und glauben sich 
_tief_ damit; aber wer dort fischt, wo es keine Fische giebt, den 
heisse ich noch nicht einmal oberflächlich! 
 
Oder sie lernen fromm-froh die Harfe schlagen bei einem 
Lieder-Dichter, der sich gern jungen Weibchen in's Herz harfnen 
möchte: - denn er wurde der alten Weibchen müde und ihres Lobpreisens. 
 
Oder sie lernen gruseln bei einem gelehrten Halb-Tollen, der in 
dunklen Zimmern wartet, dass ihm die Geister kommen - und der Geist 
ganz davonläuft! 
 
Oder sie horchen einem alten umgetriebnen Schnurr- und Knurrpfeifer 
zu, der trüben Winden die Trübsal der Töne ablernte; nun pfeift er 
nach dem Winde und predigt in trüben Tönen Trübsal. 
 
Und Einige von ihnen sind sogar Nachtwächter geworden: die verstehen 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 148

jetzt in Hörner zu blasen und Nachts umherzugehn und alte Sachen 
aufzuwecken, die lange schon eingeschlafen sind. 
 
Fünf Worte von alten Sachen hörte ich gestern Nachts an der 
Garten-Mauer: die kamen von solchen alten betrübten trocknen 
Nachtwächtern. 
 
"Für einen Vater sorgt er nicht genug um seine Kinder: Menschen-Väter 
thun diess besser!" - 
 
"Er ist zu alt! Er sorgt schon gar nicht mehr um seine Kinder" - also 
antwortete der andere Nachtwächter. 
 
"_Hat_ er denn Kinder? Niemand kann's beweisen, wenn er's selber nicht 
beweist! Ich wollte längst, er bewiese es einmal gründlich." 
 
"Beweisen? Als ob _Der_ je Etwas bewiesen hätte! Beweisen fällt ihm 
schwer; er hält grosse Stücke darauf, dass man ihm glaubt." 
 
"Ja! Ja! Der Glaube macht ihn selig, der Glaube an ihn. Das ist so die 
Art alter Leute! So geht's uns auch!" - 
 
- Also sprachen zu einander die zwei alten Nachtwächter und 
Lichtscheuchen, und tuteten darauf betrübt in ihre Hörner: so 
geschah's gestern Nachts an der Garten-Mauer. 
 
Mir aber wand sich das Herz vor Lachen und wollte brechen und wusste 
nicht, wohin? und sank in's Zwerchfell. 
 
Wahrlich, das wird noch mein Tod sein, dass ich vor Lachen ersticke, 
wenn ich Esel betrunken sehe und Nachtwächter also an Gott zweifeln 
höre. 
 
Ist es denn nicht _lange_ vorbei auch für alle solche Zweifel? Wer 
darf noch solche alte eingeschlafne lichtscheue Sachen aufwecken! 
 
Mit den alten Göttern gieng es ja lange schon zu Ende: - und wahrlich, 
ein gutes fröhliches Götter-Ende hatten sie! 
 
Sie "dämmerten" sich nicht zu Tode, - das lügt man wohl! Vielmehr: sie 
haben sich selber einmal zu Tode - _gelacht_! 
 
Das geschah, als das gottloseste Wort von einem Gotte selber ausgieng, 
- das Wort: "Es ist Ein Gott! Du sollst keinen andern Gott haben neben 
mir!" - 
 
- ein alter Grimm-Bart von Gott, ein eifersüchtiger vergass sich also: 
 
Und alle Götter lachten damals und wackelten auf ihren Stühlen und 
riefen: "Ist das nicht eben Göttlichkeit, dass es Götter, aber keinen 
Gott giebt?" 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 149

 
Wer Ohren hat, der höre. - 
 
Also redete Zarathustra in der Stadt, die er liebte und welche 
zubenannt ist die bunte Kuh. Von hier nämlich hatte er nur noch zwei 
Tage zu gehen, dass er wieder in seine Höhle käme und zu seinen 
Thieren; seine Seele aber frohlockte beständig ob der Nähe seiner 
Heimkehr. - 
 
 
 
Die Heimkehr 
 
Oh Einsamkeit! Du meine _Heimat_ Einsamkeit! Zu lange lebte ich wild 
in wilder Fremde, als dass ich nicht mit Thränen zu dir heimkehrte! 
 
Nun drohe mir nur mit dem Finger, wie Mütter drohn, nein lächle mir 
zu, wie Mütter lächeln, nun sprich nur: "Und wer war das, der wie ein 
Sturmwind einst von mir davonstürmte? - 
 
- der scheidend rief: zu lange sass ich bei der Einsamkeit, da 
verlernte ich das Schweigen! _Das_ - lerntest du nun wohl? 
 
Oh Zarathustra, Alles weiss ich: und dass du unter den Vielen 
_verlassener_ warst, du Einer, als je bei mir! 
 
Ein Anderes ist Verlassenheit, ein Anderes Einsamkeit: _Das_ - 
lerntest du nun! Und dass du unter Menschen immer wild und fremd sein 
wirst: 
 
-Wild und fremd auch noch, wenn sie dich lieben: denn zuerst von Allem 
wollen sie _geschont_ sein! 
 
Hier aber bist du bei dir zu Heim und Hause; hier kannst du Alles 
hinausreden und alle Gründe ausschütten, Nichts schämt sich hier 
versteckter, verstockter Gefühle. 
 
Hier kommen alle Dinge liebkosend zu deiner Rede und schmeicheln dir: 
denn sie wollen auf deinem Rücken reiten. Auf jedem Gleichniss reitest 
du hier zu jeder Wahrheit. 
 
Aufrecht und aufrichtig darfst du hier zu allen Dingen reden: und 
wahrlich, wie Lob klingt es ihren Ohren, dass Einer mit allen Dingen - 
gerade redet! 
 
Ein Anderes aber ist Verlassensein. Denn, weisst du noch, oh 
Zarathustra? Als damals dein Vogel über dir schrie, als du im Walde 
standest, unschlüssig, wohin? unkundig, einem Leichnam nahe: - 
 
- als du sprachst: mögen mich meine Thiere führen! Gefährlicher fand 
ich's unter Menschen, als unter Thieren: - _Das_ war Verlassenheit! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 150

 
Und weisst du noch, oh Zarathustra? Als du auf deiner Insel sassest, 
unter leeren Eimern ein Brunnen Weins, gebend und ausgebend, unter 
Durstigen schenkend und ausschenkend: 
 
- bis du endlich durstig allein unter Trunkenen sassest und nächtlich 
klagtest `ist Nehmen nicht seliger als Geben? Und Stehlen noch seliger 
als Nehmen?` - _Das_ war Verlassenheit! 
 
Und weisst du noch, oh Zarathustra? Als deine stillste Stunde kam und 
dich von dir selber forttrieb, als sie mit bösem Flüstern sprach: 
`Sprich und zerbrich!` - 
 
- als sie dir all dein Warten und Schweigen leid machte und deinen 
demüthigen Muth entmuthigte: _Das_ war Verlassenheit!" - 
 
Oh Einsamkeit! Du meine Heimat Einsamkeit! Wie selig und zärtlich 
redet deine Stimme zu mir! 
 
Wir fragen einander nicht, wir klagen einander nicht, wir gehen offen 
mit einander durch offne Thüren. 
 
Denn offen ist es bei dir und hell; und auch die Stunden laufen hier 
auf leichteren Füssen. Im Dunklen nämlich trägt man schwerer an der 
Zeit, als im Lichte. 
 
Hier springen mir alles Seins Worte und Wort-Schreine auf: alles Sein 
will hier Wort werden, alles Werden will hier von mir reden lernen. 
 
Da unten aber - da ist alles Reden umsonst! Da ist Vergessen und 
Vorübergehn die beste Weisheit: _Das_ - lernte ich nun! 
 
Wer Alles bei den Menschen begreifen wollte, der müsste Alles 
angreifen. Aber dazu habe ich zu reinliche Hände. 
 
Ich mag schon ihren Athem nicht einathmen; ach, dass ich so lange 
unter ihrem Lärm und üblem Athem lebte! 
 
Oh selige Stille um mich! Oh reine Gerüche um mich! Oh wie aus tiefer 
Brust diese Stille reinen Athem holt! Oh wie sie horcht, diese selige 
Stille! 
 
Aber da unten - da redet Alles, da wird Alles überhört. Man mag seine 
Weisheit mit Glocken einläuten: die Krämer auf dem Markte werden sie 
mit Pfennigen überklingeln! 
 
Alles bei ihnen redet, Niemand weiss mehr zu verstehn. Alles fällt 
in's Wasser, Nichts fällt mehr in tiefe Brunnen. 
 
Alles bei ihnen redet, Nichts geräth mehr und kommt zu Ende. Alles 
gackert, aber wer will noch still auf dem Neste sitzen und Eier 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 151

brüten? 
 
Alles bei ihnen redet, Alles wird zerredet. Und was gestern noch zu 
hart war für die Zeit selber und ihren Zahn: heute hängt es zerschabt 
und zernagt aus den Mäulern der Heutigen. 
 
Alles bei ihnen redet, Alles wird verrathen. Und was einst 
Geheimniss hiess und Heimlichkeit tiefer Seelen, heute gehört es den 
Gassen-Trompetern und andern Schmetterlingen. 
 
Oh Menschenwesen, du wunderliches! Du Lärm auf dunklen Gassen! Nun 
liegst du wieder hinter mir: - meine grösste Gefahr liegt hinter mir! 
 
Im Schonen und Mitleiden lag immer meine grösste Gefahr; und alles 
Menschenwesen will geschont und gelitten sein. 
 
Mit verhaltenen Wahrheiten, mit Narrenhand und vernarrtem Herzen und 
reich an kleinen Lügen des Mitleidens: - also lebte ich immer unter 
Menschen. 
 
Verkleidet sass ich unter ihnen, bereit, _mich_ zu verkennen, dass ich 
_sie_ ertrüge, und gern mir zuredend "du Narr, du kennst die Menschen 
nicht!" 
 
Man verlernt die Menschen, wenn man unter Menschen lebt: zu viel 
Vordergrund ist an allen Menschen, - was sollen da weitsichtige, 
weit-süchtige Augen! 
 
Und wenn sie mich verkannten: ich Narr schonte sie darob mehr, als 
mich: gewohnt zur Härte gegen mich und oft noch an mir selber mich 
rächend für diese Schonung. 
 
Zerstochen von giftigen Fliegen und ausgehöhlt, dem Steine gleich, von 
vielen Tropfen Bosheit, so sass ich unter ihnen und redete mir noch 
zu: "unschuldig ist alles Kleine an seiner Kleinheit!" 
 
Sonderlich Die, welche sich "die Guten" heissen, fand ich als die 
giftigsten Fliegen: sie stechen in aller Unschuld, sie lügen in aller 
Unschuld; wie _vermöchten_ sie, gegen mich - gerecht zu sein! 
 
Wer unter den Guten lebt, den lehrt Mitleid lügen. Mitleid macht 
dumpfe Luft allen freien Seelen. Die Dummheit der Guten nämlich ist 
unergründlich. 
 
Mich selber verbergen und meinen Reichthum - _das_ lernte ich da 
unten: denn jeden fand ich noch arm am Geiste. Das war der Lug meines 
Mitleidens, dass ich bei jedem wusste, 
 
- dass ich jedem es ansah und anroch, was ihm Geistes _genug_ und was 
ihm schon Geistes _zuviel_ war! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 152

Ihre steifen Weisen: ich hiess sie weise, nicht steif, - so lernte 
ich Worte verschlucken. Ihre Todtengräber: ich hiess sie Forscher und 
Prüfer, - so lernte ich Worte vertauschen. 
 
Die Todtengräber graben sich Krankheiten an. Unter altem Schutte ruhn 
schlimme Dünste. Man soll den Morast nicht aufrühren. Man soll auf 
Bergen leben. 
 
Mit seligen Nüstern athme ich wieder Berges-Freiheit! Erlöst ist 
endlich meine Nase vom Geruch alles Menschenwesens! 
 
Von scharfen Lüften gekitzelt, wie von schäumenden Weinen, _niest_ 
meine Seele, - niest und jubelt sich zu: Gesundheit! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von den drei Bösen 
 
1. 
 
Im Traum, im letzten Morgentraume stand ich heut auf einem Vorgebirge, 
- jenseits der Welt, hielt eine Wage und _wog_ die Welt. 
 
Oh dass zu früh mir die Morgenröthe kam: die glühte mich 
wach, die Eifersüchtige! Eifersüchtig ist sie immer auf meine 
Morgentraum-Gluthen. 
 
Messbar für Den, der Zeit hat, wägbar für einen guten Wäger, 
erfliegbar für starke Fittige, errathbar für göttliche Nüsseknacker: 
also fand mein Traum die Welt: - 
 
Mein Traum, ein kühner Segler, halb Schiff, halb Windsbraut, gleich 
Schmetterlingen schweigsam, ungeduldig gleich Edelfalken: wie hatte er 
doch zum Welt-Wägen heute Geduld und Weile! 
 
Sprach ihm heimlich wohl meine Weisheit zu, meine lachende wache 
Tags-Weisheit, welche über alle "unendliche Welten" spottet? Denn sie 
spricht: "wo Kraft ist, wird auch die _Zahl_ Meisterin: die hat mehr 
Kraft." 
 
Wie sicher schaute mein Traum auf diese endliche Welt, nicht 
neugierig, nicht altgierig, nicht fürchtend, nicht bittend: - 
 
- als ob ein voller Apfel sich meiner Hand böte, ein reifer Goldapfel, 
mit kühl-sanfter sammtener Haut: - so bot sich mir die Welt: - 
 
- als ob ein Baum mir winke, ein breitästiger, starkwilliger, gekrümmt 
zur Lehne und noch zum Fussbrett für den Wegmüden: so stand die Welt 
auf meinem Vorgebirge: - 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 153

 
- als ob zierliche Hände mir einen Schrein entgegentrügen, - einen 
Schrein offen für das Entzücken schamhafter verehrender Augen: also 
bot sich mir heute die Welt entgegen: - 
 
- nicht Räthsel genug, um Menschen-Liebe davon zu scheuchen, nicht 
Lösung genug, um Menschen-Weisheit einzuschläfern: - ein menschlich 
gutes Ding war mir heut die Welt, der man so Böses nachredet! 
 
Wie danke ich es meinem Morgentraum, dass ich also in der Frühe heut 
die Welt wog! Als ein menschlich gutes Ding kam er zu mir, dieser 
Traum und Herzenströster! 
 
Und dass ich's ihm gleich thue am Tage und sein Bestes ihm nach- und 
ablerne: will ich jetzt die drei bösesten Dinge auf die Wage thun und 
menschlich gut abwägen. - 
 
Wer da segnen lehrte, der lehrte auch fluchen: welches sind in der 
Welt die drei bestverfluchten Dinge? Diese will ich auf die Wage thun. 
 
Wollust, Herrschsucht, Selbstsucht: diese Drei wurden bisher am besten 
verflucht und am schlimmsten beleu- und belügenmundet, - diese Drei 
will ich menschlich gut abwägen. 
 
Wohlauf! Hier ist mein Vorgebirg und da das Meer: _das_ wälzt sich zu 
mir heran, zottelig, schmeichlerisch, das getreue alte hundertköpfige 
Hunds-Ungethüm, das ich liebe. 
 
Wohlauf! Hier will ich die Wage halten über gewälztem Meere: und auch 
einen Zeugen wähle ich, dass er zusehe, - dich, du Einsiedler-Baum, 
dich starkduftigen, breitgewölbten, den ich liebe! - 
 
Auf welcher Brücke geht zum Dereinst das Jetzt? Nach welchem Zwange 
zwingt das Hohe sich zum Niederen? Und was heisst auch das Höchste 
noch - hinaufwachsen? - 
 
Nun steht die Wage gleich und still: drei schwere Fragen warf ich 
hinein, drei schwere Antworten trägt die andre Wagschale. 
 
 
2. 
 
Wollust: allen busshemdigen Leib-Verächtern ihr Stachel und Pfahl, 
und als "Welt" verflucht bei allen Hinterweltlern: denn sie höhnt und 
narrt alle Wirr- und Irr-Lehrer. 
 
Wollust: dem Gesindel das langsame Feuer, auf dem es verbrannt wird; 
allem wurmichten Holze, allen stinkenden Lumpen der bereite Brunst- 
und Brodel-Ofen. 
 
Wollust: für die freien Herzen unschuldig und frei, das Garten-Glück 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 154

der Erde, aller Zukunft Dankes-Überschwang an das Jetzt. 
 
Wollust: nur dem Welken ein süsslich Gift, für die Löwen-Willigen aber 
die grosse Herzstärkung, und der ehrfürchtig geschonte Wein der Weine. 
 
Wollust: das grosse Gleichniss-Glück für höheres Glück und höchste 
Hoffnung. Vielem nämlich ist Ehe verheissen und mehr als Ehe, - 
 
- Vielem, das fremder sich ist, als Mann und Weib: - und wer begriff 
es ganz, _wie_fremd_ sich Mann und Weib sind! 
 
Wollust: - doch ich will Zäune um meine Gedanken haben und auch noch 
um meine Worte: dass mir nicht in meine Gärten die Schweine und 
Schwärmer brechen! - 
 
Herrschsucht: die Glüh-Geissel der härtesten Herzensharten; die grause 
Marter, die sich dem Grausamsten selber aufspart; die düstre Flamme 
lebendiger Scheiterhaufen. 
 
Herrschsucht: die boshafte Bremse, die den eitelsten Völkern 
aufgesetzt wird; die Verhöhnerin aller ungewissen Tugend; die auf 
jedem Rosse und jedem Stolze reitet. 
 
Herrschsucht: das Erdbeben, das alles Morsche und Höhlichte bricht und 
aufbricht; die rollende grollende strafende Zerbrecherin übertünchter 
Gräber; das blitzende Fragezeichen neben vorzeitigen Antworten. 
 
Herrschsucht: vor deren Blick der Mensch kriecht und duckt und fröhnt 
und niedriger wird als Schlange und Schwein: - bis endlich die grosse 
Verachtung aus ihm aufschreie -, 
 
Herrschsucht: die furchtbare Lehrerin der grossen Verachtung, welche 
Städten und Reichen in's Antlitz predigt "hinweg mit dir!" - bis es 
aus ihnen selber aufschreie "hinweg mit _mir_!" 
 
Herrschsucht: die aber lockend auch zu Reinen und Einsamen und hinauf 
zu selbstgenugsamen Höhen steigt, glühend gleich einer Liebe, welche 
purpurne Seligkeiten lockend an Erdenhimmel malt. 
 
Herrschsucht: doch wer hiesse es _Sucht_, wenn das Hohe hinab nach 
Macht gelüstet! Wahrlich, nichts Sieches und Süchtiges ist an solchem 
Gelüsten und Niedersteigen! 
 
Dass die einsame Höhe sich nicht ewig vereinsame und selbst 
begnüge; dass der Berg zu Thale komme und die Winde der Höhe zu den 
Niederungen: - 
 
Oh wer fände den rechten Tauf- und Tugendnamen für solche Sehnsucht! 
"Schenkende Tugend" - so nannte das Unnennbare einst Zarathustra. 
 
Und damals geschah es auch, - und wahrlich, es geschah zum ersten 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 155

Male! - dass sein Wort die _Selbstsucht_ selig pries, die heile, 
gesunde Selbstsucht, die aus mächtiger Seele quillt: - 
 
- aus mächtiger Seele, zu welcher der hohe Leib gehört, der schöne, 
sieghafte, erquickliche, um den herum jedwedes Ding Spiegel wird: 
 
- der geschmeidige überredende Leib, der Tänzer, dessen Gleichniss 
und Auszug die selbst-lustige Seele ist. Solcher Leiber und Seelen 
Selbst-Lust heisst sich selber: "Tugend." 
 
Mit ihren Worten von Gut und Schlecht schirmt sich solche Selbst-Lust 
wie mit heiligen Hainen; mit den Namen ihres Glücks bannt sie von sich 
alles Verächtliche. 
 
Von sich weg bannt sie alles Feige; sie spricht: Schlecht - das ist 
feige! Verächtlich dünkt ihr der immer Sorgende, Seufzende, Klägliche 
und wer auch die kleinsten Vortheile aufliest. 
 
Sie verachtet auch alle wehselige Weisheit: denn, wahrlich, es giebt 
auch Weisheit, die im Dunklen blüht, eine Nachtschatten-Weisheit: als 
welche immer seufzt: "Alles ist eitel!" 
 
Das scheue Misstrauen gilt ihr gering, und Jeder, wer Schwüre statt 
Blicke und Hände will: auch alle allzu misstrauische Weisheit, - denn 
solche ist feiger Seelen Art. 
 
Geringer noch gilt ihr der Schnell-Gefällige, der Hündische, der 
gleich auf dem Rücken liegt, der Demüthige; und auch Weisheit giebt 
es, die demüthig und hündisch und fromm und schnellgefällig ist. 
 
Verhasst ist ihr gar und ein Ekel, wer nie sich wehren will, 
wer giftigen Speichel und böse Blicke hinunterschluckt, der 
All-zu-Geduldige, Alles-Dulder, Allgenügsame: das nämlich ist die 
knechtische Art. 
 
Ob Einer vor Göttern und göttlichen Fusstritten knechtisch ist, ob vor 
Menschen und blöden Menschen-Meinungen: _alle_ Knechts-Art speit sie 
an, diese selige Selbstsucht! 
 
Schlecht: so beisst sie Alles, was geknickt und knickerisch-knechtisch 
ist, unfreie Zwinker-Augen, gedruckte Herzen, und jene falsche 
nachgebende Art, welche mit breiten feigen Lippen küsst. 
 
Und After-Weisheit: so heisst sie Alles, was Knechte und Greise 
und Müde witzeln; und sonderlich die ganze schlimme aberwitzige, 
überwitzige Priester-Narrheit! 
 
Die After-Weisen aber, alle die Priester, Weltmüden und wessen Seele 
von Weibs- und Knechtsart ist, - oh wie hat ihr Spiel von jeher der 
Selbstsucht übel mitgespielt! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 156

Und Das gerade sollte Tugend sein und Tugend heissen, _dass_ man der 
Selbstsucht übel mitspiele! Und "selbstlos" - so wünschten sich selber 
mit gutem Grunde alle diese weltmüden Feiglinge und Kreuzspinnen! 
 
Aber denen Allen kommt nun der Tag, die Wandlung, das Richtschwert, 
_der_grosse_Mittag_: da soll Vieles offenbar werden! 
 
Und wer das Ich heil und heilig spricht und die Selbstsucht selig, 
wahrlich, der spricht auch, was er weiss, ein Weissager: "Siehe, er 
kommt, er ist nahe, der grosse Mittag!" 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Vom Geist der Schwere 
 
1. 
 
Mein Mundwerk - ist des Volks: zu grob und herzlich rede ich für die 
Seidenhasen. Und noch fremder klingt mein Wort allen Tinten-Fischen 
und Feder-Füchsen. 
 
Meine Hand - ist eine Narrenhand: wehe allen Tischen und Wänden, und 
was noch Platz hat für Narren-Zierath, Narren-Schmierath! 
 
Mein Fuss - ist ein Pferdefuss; damit trapple und trabe ich über Stock 
und Stein, kreuz- und querfeld-ein und bin des Teufels vor Lust bei 
allem schnellen Laufen. 
 
Mein Magen - ist wohl eines Adlers Magen? Denn er liebt am liebsten 
Lammfleisch. Gewisslich aber ist er eines Vogels Magen. 
 
Von unschuldigen Dingen genährt und von Wenigem, bereit und ungeduldig 
zu fliegen, davonzufliegen - das ist nun meine Art: wie sollte nicht 
Etwas daran von Vogel-Art sein! 
 
Und zumal, dass ich dem Geist der Schwere feind bin, das ist 
Vogel-Art: und wahrlich, todfeind, erzfeind, urfeind! Oh wohin flog 
und verflog sich nicht schon meine Feindschaft! 
 
Davon könnte ich schon ein Lied singen - - und _will_ es singen: ob 
ich gleich allein in leerem Hause bin und es meinen eignen Ohren 
singen muss. 
 
Andre Sänger giebt es freilich, denen macht das volle Haus erst ihre 
Kehle weide, ihre Hand gesprächig, ihr Auge ausdrücklich, ihr Herz 
wach: - Denen gleiche ich nicht. - 
 
 
2. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 157

 
Wer die Menschen einst fliegen lehrt, der hat alle Grenzsteine 
verrückt; alle Grenzsteine selber werden ihm in die Luft fliegen, die 
Erde wird er neu taufen - als "die Leichte." 
 
Der Vogel Strauss läuft schneller als das schnellste Pferd, aber auch 
er steckt noch den Kopf schwer in schwere Erde: also der Mensch, der 
noch nicht fliegen kann. 
 
Schwer heisst ihm Erde und Leben; und so _will_ es der Geist der 
Schwere! Wer aber leicht werden will und ein Vogel, der muss sich 
selber lieben: - also lehre _ich_. 
 
Nicht freilich mit der Liebe der Siechen und Süchtigen: denn bei denen 
stinkt auch die Eigenliebe! 
 
Man muss sich selber lieben lernen - also lehre ich - mit einer heilen 
und gesunden Liebe: dass man es bei sich selber aushalte und nicht 
umherschweife. 
 
Solches Umherschweifen tauft sich "Nächstenliebe": mit diesem Worte 
ist bisher am besten gelogen und geheuchelt worden, und sonderlich von 
Solchen, die aller Welt schwer fielen. 
 
Und wahrlich, das ist kein Gebot für Heute und Morgen, sich lieben 
_lernen_. Vielmehr ist von allen Künsten diese die feinste, listigste, 
letzte und geduldsamste. 
 
Für seinen Eigener ist nämlich alles Eigene gut versteckt; und von 
allen Schatzgruben wird die eigne am spätesten ausgegraben, - also 
schafft es der Geist der Schwere. 
 
Fast in der Wiege giebt man uns schon schwere Worte und Werthe mit: 
"gut" und "böse" - so heisst sich diese Mitgift. Um derentwillen 
vergiebt man uns, dass wir leben. 
 
Und dazu lässt man die Kindlein zu sich kommen, dass man ihnen bei 
Zeiten wehre, sich selber zu lieben: also schafft es der Geist der 
Schwere. 
 
Und wir - wir schleppen treulich, was man uns mitgiebt, auf harten 
Schultern und über rauhe Berge! Und schwitzen wir, so sagt man uns: 
"Ja, das Leben ist schwer zu tragen!" 
 
Aber der Mensch nur ist sich schwer zu tragen! Das macht, er schleppt 
zu vieles Fremde auf seinen Schultern. Dem Kameele gleich kniet er 
nieder und lässt sich gut aufladen. 
 
Sonderlich der starke, tragsame Mensch, dem Ehrfurcht innewohnt: zu 
viele _fremde_ schwere Worte und Werthe lädt er auf sich, - nun dünkt 
das Leben ihm eine Wüste! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 158

 
Und wahrlich! Auch manches _Eigene_ ist schwer zu tragen! Und viel 
Inwendiges am Menschen ist der Auster gleich, nämlich ekel und 
schlüpfrig und schwer erfasslich -, 
 
- also dass eine edle Schale mit edler Zierath fürbitten muss. Aber 
auch diese Kunst muss man lernen: Schale _haben_ und schönen Schein 
und kluge Blindheit! 
 
Abermals trügt über Manches am Menschen, dass manche Schale gering und 
traurig und zu sehr Schale ist. Viel verborgene Güte und Kraft wird 
nie errathen; die köstlichsten Leckerbissen finden keine Schmecker! 
 
Die Frauen wissen das, die köstlichsten: ein Wenig fetter, ein Wenig 
magerer - oh wie viel Schicksal liegt in so Wenigem! 
 
Der Mensch ist schwer zu entdecken und sich selber noch am schwersten; 
oft lügt der Geist über die Seele. Also schafft es der Geist der 
Schwere. 
 
Der aber hat sich selber entdeckt, welcher spricht: Das ist _mein_ 
Gutes und Böses: damit hat er den Maulwurf und Zwerg stumm gemacht, 
welcher spricht "Allen gut, Allen bös." 
 
Wahrlich, ich mag auch Solche nicht, denen jegliches Ding gut und 
diese Welt gar die beste heisst. Solche nenne ich die Allgenügsamen. 
 
Allgenügsamkeit, die Alles zu schmecken weiss: das ist nicht der beste 
Geschmack! Ich ehre die widerspänstigen wählerischen Zungen und Mägen, 
welche "Ich" und "Ja" und "Nein" sagen lernten. 
 
Alles aber kauen und verdauen - das ist eine rechte Schweine-Art! 
Immer I-a sagen - das lernte allein der Esel, und wer seines Geistes 
ist! - 
 
Das tiefe Gelb und das heisse Roth: so will es _mein_ Geschmack, - 
der mischt Blut zu allen Farben. Wer aber sein Haus weiss tüncht, der 
verräth mir eine weissgetünchte Seele. 
 
In Mumien verliebt die Einen, die Andern in Gespenster; und Beide 
gleich feind allem Fleisch und Blute - oh wie gehen Beide mir wider 
den Geschmack! Denn ich liebe Blut. 
 
Und dort will ich nicht wohnen und weilen, wo Jedermann spuckt und 
speit: das ist nun _mein_ Geschmack, - lieber noch lebte ich unter 
Dieben und Meineidigen. Niemand trägt Gold im Munde. 
 
Widriger aber sind mir noch alle Speichellecker; und das widrigste 
Thier von Mensch, das ich fand, das taufte ich Schmarotzer: das wollte 
nicht lieben und doch von Liebe leben. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 159

Unselig heisse ich Alle, die nur Eine Wahl haben: böse Thiere zu 
werden oder böse Thierbändiger: bei Solchen würde ich mir keine Hütten 
bauen. 
 
Unselig heisse ich auch Die, welche immer _warten_ müssen, - die gehen 
mir wider den Geschmack: alle die Zöllner und Krämer und Könige und 
andren Länder- und Ladenhüter. 
 
Wahrlich, ich lernte das Warten auch und von Grund aus, 
 
- aber nur das Warten auf _mich_. Und über Allem lernte ich stehn und 
gehn und laufen und springen und klettern und tanzen. 
 
Das ist aber meine Lehre: wer einst fliegen lernen will, der muss 
erst stehn und gehn und laufen und klettern und tanzen lernen: - man 
erfliegt das Fliegen nicht! 
 
Mit Strickleitern lernte ich manches Fenster erklettern, mit hurtigen 
Beinen klomm ich auf hohe Masten: auf hohen Masten der Erkenntniss 
sitzen dünkte mich keine geringe Seligkeit, - 
 
- gleich kleinen Flammen flackern auf hohen Masten: ein kleines Licht 
zwar, aber doch ein grosser Trost für verschlagene Schiffer und 
Schiffbrüchige! - 
 
Auf vielerlei Weg und Weise kam ich zu meiner Wahrheit; nicht auf 
Einer Leiter stieg ich zur Höhe, wo mein Auge in meine Ferne schweift. 
 
Und ungern nur fragte ich stets nach Wegen, - das gieng mir immer 
wider den Geschmack! Lieber fragte und versuchte ich die Wege selber. 
 
Ein Versuchen und Fragen war all mein Gehen: - und wahrlich, auch 
antworten muss man _lernen_ auf solches Fragen! Das aber - ist mein 
Geschmack: 
 
- kein guter, kein schlechter, aber _mein_ Geschmack, dessen ich weder 
Scham noch Hehl mehr habe. 
 
"Das - ist nun _mein_ Weg, - wo ist der eure?" so antwortete ich 
Denen, welche mich "nach dem Wege" fragten. _Den_ Weg nämlich - den 
giebt es nicht! 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Von alten und neuen Tafeln 
 
1. 
 
Hier sitze ich und warte, alte zerbrochene Tafeln um mich und auch 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 160

neue halb beschriebene Tafeln. Wann kommt meine Stunde? 
 
- die Stunde meines Niederganges, Unterganges: denn noch Ein Mal will 
ich zu den Menschen gehn. 
 
Dess warte ich nun: denn erst müssen mir die Zeichen kommen, 
dass es _meine_ Stunde sei, - nämlich der lachende Löwe mit dem 
Taubenschwarme. 
 
Inzwischen rede ich als Einer, der Zeit hat, zu mir selber. Niemand 
erzählt mir Neues: so erzähle ich mir mich selber. - 
 
 
2. 
 
Als ich zu den Menschen kam, da fand ich sie sitzen auf einem alten 
Dünkel: Alle dünkten sich lange schon zu wissen, was dem Menschen gut 
und böse sei. 
 
Eine alte müde Sache dünkte ihnen alles Reden von Tugend; und wer 
gut schlafen wollte, der sprach vor Schlafengehen noch von "Gut" und 
"Böse". 
 
Diese Schläferei störte ich auf, als ich lehrte: was gut und böse ist, 
_das_weiss_noch_Niemand_: - es sei denn der Schaffende! 
 
- Das aber ist Der, welcher des Menschen Ziel schafft und der Erde 
ihren Sinn giebt und ihre Zukunft: Dieser erst _schafft_ es, _dass_ 
Etwas gut und böse ist. 
 
Und ich hiess sie ihre alten Lehr-Stühle umwerfen, und wo nur jener 
alte Dünkel gesessen hatte; ich hiess sie lachen über ihre grossen 
Tugend-Meister und Heiligen und Dichter und Welt-Erlöser. 
 
Über ihre düsteren Weisen hiess ich sie lachen, und wer je als 
schwarze Vogelscheuche warnend auf dem Baume des Lebens gesessen 
hatte. 
 
An ihre grosse Gräberstrasse setzte ich mich und selber zu Aas und 
Geiern - und ich lachte über all ihr Einst und seine mürbe verfallende 
Herrlichkeit. 
 
Wahrlich, gleich Busspredigern und Narrn schrie ich Zorn und Zeter 
über all ihr Grosses und Kleines -, dass ihr Bestes so gar klein ist! 
Dass ihr Bösestes so gar klein ist! - also lachte ich. 
 
Meine weise Sehnsucht schrie und lachte also aus mir, die auf 
Bergen geboren ist, eine wilde Weisheit wahrlich! - meine grosse 
flügelbrausende Sehnsucht. 
 
Und oft riss sie mich fort und hinauf und hinweg und mitten im 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 161

Lachen: da flog ich wohl schaudernd, ein Pfeil, durch sonnentrunkenes 
Entzücken: 
 
- hinaus in ferne Zukünfte, die kein Traum noch sah, in heissere 
Süden, als je sich Bildner träumten: dorthin, wo Götter tanzend sich 
aller Kleider schämen: - 
 
- dass ich nämlich in Gleichnissen rede und gleich Dichtern hinke und 
stammle: und wahrlich, ich schäme mich, dass ich noch Dichter sein 
muss! - 
 
Wo alles Werden mich Götter-Tanz und Götter-Muthwillen dünkte, und die 
Welt los- und ausgelassen und zu sich selber zurückfliehend: - 
 
- als ein ewiges Sich-fliehn und -Wiedersuchen vieler Götter, als das 
selige Sich-Widersprechen, Sich-Wieder-hören, Sich-Wieder-Zugehören 
vieler Götter: - 
 
Wo alle Zeit mich ein seliger Hohn auf Augenblicke dünkte, wo die 
Nothwendigkeit die Freiheit selber war, die selig mit dem Stachel der 
Freiheit spielte: - 
 
Wo ich auch meinen alten Teufel und Erzfeind wiederfand, den Geist der 
Schwere und Alles, was er schuf: Zwang, Satzung, Noth und Folge und 
Zweck und Wille und Gut und Böse: - 
 
Denn muss nicht dasein, _über_ das getanzt, hinweggetanzt werde? 
Müssen nicht um der Leichten, Leichtesten willen - Maulwürfe und 
schwere Zwerge dasein? - - 
 
 
3. 
 
Dort war's auch, wo ich das Wort "Übermensch" vom Wege auflas, und 
dass der Mensch Etwas sei, das überwunden werden müsse, 
 
- dass der Mensch eine Brücke sei und kein Zweck: sich selig preisend 
ob seines Mittags und Abends, als Weg zu neuen Morgenröthen: 
 
- das Zarathustra-Wort vom grossen Mittage, und was sonst ich über den 
Menschen aufhängte, gleich purpurnen zweiten Abendröthen. 
 
Wahrlich, auch neue Sterne liess ich sie sehn sammt neuen Nächten; und 
über Wolken und Tag und Nacht spannte ich noch das Lachen aus wie ein 
buntes Gezelt. 
 
Ich lehrte sie all _mein_ Dichten und Trachten: in Eins zu dichten und 
zusammen zu tragen, was Bruchstück ist am Menschen und Räthsel und 
grauser Zufall, - 
 
- als Dichter, Räthselrather und Erlöser des Zufalls lehrte ich sie an 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 162

der Zukunft schaffen, und Alles, das _war_ -, schaffend zu erlösen. 
 
Das Vergangne am Menschen zu erlösen und alles "Es war" umzuschauen, 
bis der Wille spricht: "Aber so wollte ich es! So werde ich's wollen 
-" 
 
- Diess hiess ich ihnen Erlösung, Diess allein lehrte ich sie Erlösung 
heissen. - - 
 
Nun warte ich _meiner_ Erlösung -, dass ich zum letzten Male zu ihnen 
gehe. 
 
Denn noch Ein Mal will ich zu den Menschen: _unter_ ihnen will ich 
untergehen, sterbend will ich ihnen meine reichste Gabe geben! 
 
Der Sonne lernte ich Das ab, wenn sie hinabgeht, die Überreiche: Gold 
schüttet sie da in's Meer aus unerschöpflichem Reichthume, - 
 
- also, dass der ärmste Fischer noch mit _goldenem_ Ruder rudert! 
Diess nämlich sah ich einst und wurde der Thränen nicht satt im 
Zuschauen. - - 
 
Der Sonne gleich will auch Zarathustra untergehn: nun sitzt er hier 
und wartet, alte zerbrochne Tafeln um sich und auch neue Tafeln, - 
halbbeschriebene. 
 
 
4. 
 
Siehe, hier ist eine neue Tafel: aber wo sind meine Brüder, die sie 
mit mir zu Thale und in fleischerne Herzen tragen? - 
 
Also heischt es meine grosse Liebe zu den Fernsten: schone deinen 
Nächsten nicht! Der Mensch ist Etwas, das überwunden werden muss. 
 
Es giebt vielerlei Weg und Weise der Überwindung.- da siehe _du_ zu! 
Aber nur ein Possenreisser denkt: "der Mensch kann auch _übersprungen_ 
werden." 
 
Überwinde dich selber noch in deinem Nächsten: und ein Recht, das du 
dir rauben kannst, sollst du dir nicht geben lassen! 
 
Was du thust, das kann dir Keiner wieder thun. Siehe, es giebt keine 
Vergeltung. 
 
Wer sich nicht befehlen kann, der soll gehorchen. Und Mancher _kann_ 
sich befehlen, aber da fehlt noch Viel, dass er sich auch gehorche! 
 
 
5. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 163

Also will es die Art edler Seelen: sie wollen Nichts _umsonst_ haben, 
am wenigsten das Leben. 
 
Wer vom Pöbel ist, der will umsonst leben; wir Anderen aber, denen 
das Leben sich gab, - wir sinnen immer darüber, _was_ wir am besten 
_dagegen_ geben! 
 
Und wahrlich, diess ist eine vornehme Rede, welche spricht: "was _uns_ 
das Leben verspricht, das wollen _wir_ - dem Leben halten!" 
 
Man soll nicht geniessen wollen, wo man nicht zu geniessen giebt. Und 
- man soll nicht geniessen _wollen_! 
 
Genuss und Unschuld nämlich sind die schamhaftesten Dinge: Beide 
wollen nicht gesucht sein. Man soll sie _haben_ -, aber man soll eher 
noch nach Schuld und Schmerzen _suchen_! - 
 
 
6. 
 
Oh meine Brüder, wer ein Erstling ist, der wird immer geopfert. Nun 
aber sind wir Erstlinge. 
 
Wir bluten Alle an geheimen Opfertischen, wir brennen und braten Alle 
zu Ehren alter Götzenbilder. 
 
Unser Bestes ist noch jung: das reizt alte Gaumen. Unser Fleisch ist 
zart, unser Fell ist nur ein Lamm-Fell: - wie sollten wir nicht alte 
Götzenpriester reizen! 
 
_In_uns_selber_ wohnt er noch, der alte Götzenpriester, der unser 
Bestes sich zum Schmause brät. Ach, meine Brüder, wie sollten 
Erstlinge nicht Opfer sein! 
 
Aber so will es unsre Art; und ich liebe Die, welche sich nicht 
bewahren wollen. Die Untergehenden liebe ich mit meiner ganzen Liebe: 
denn sie gehn hinüber. - 
 
 
7. 
 
Wahr sein - das _können_ Wenige! Und wer es kann, der will es noch 
nicht! Am wenigsten aber können es die Guten. 
 
Oh diese Guten! - Gute Menschen reden nie die Wahrheit; für den Geist 
ist solchermaassen gut sein eine Krankheit. 
 
Sie geben nach, diese Guten, sie ergeben sich, ihr Herz spricht nach, 
ihr Grund gehorcht; wer aber gehorcht, der hört sich selber nicht! 
 
Alles, was den Guten böse heisst, muss zusammen kommen, dass Eine 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 164

Wahrheit geboren werde: oh meine Brüder, seid ihr auch böse genug zu 
_dieser_ Wahrheit? 
 
Das verwegene Wagen, das lange Misstrauen, das grausame Nein, der 
Überdruss, das Schneiden in's Lebendige - wie selten kommt _das_ 
zusammen! Aus solchem Samen aber wird Wahrheit gezeugt! 
 
_Neben_ dem bösen Gewissen wuchs bisher alles _Wissen_! Zerbrecht, 
zerbrecht mir, ihr Erkennenden, die alten Tafeln! 
 
 
8. 
 
Wenn das Wasser Balken hat, wenn Stege und Geländer über den Fluss 
springen: wahrlich, da findet Keiner Glauben, der da spricht: "Alles 
ist im Fluss." 
 
Sondern selber die Tölpel widersprechen ihm. "Wie? sagen die Tölpel, 
Alles wäre im Flusse? Balken und Geländer sind doch _über_ dem 
Flusse!" 
 
"_Über_ dem Flusse ist Alles fest, alle die Werthe der Dinge, die 
Brücken, Begriffe, alles `Gut` und `Böse`: das ist Alles fest!" - 
 
Kommt gar der harte Winter, der Fluss-Thierbändiger: dann lernen 
auch die Witzigsten Misstrauen; und, wahrlich, nicht nur die Tölpel 
sprechen dann: "Sollte nicht Alles - _stille_stehn_?" 
 
"Im Grunde steht Alles stille" -, das ist eine rechte Winter-Lehre, 
ein gut Ding für unfruchtbare Zeit, ein guter Trost für Winterschläfer 
und Ofenhocker. 
 
"Im Grund steht Alles still" -: _dagegen_ aber predigt der Thauwind! 
 
Der Thauwind, ein Stier, der kein pflügender Stier ist, - ein 
wüthender Stier, ein Zerstörer, der mit zornigen Hörnern Eis bricht! 
Eis aber - - _bricht_Stege_! 
 
Oh meine Brüder, ist _jetzt_ nicht Alles _im_Flusse_? Sind nicht alle 
Geländer und Stege in's Wasser gefallen? Wer _hielte_ sich noch an 
"Gut" und "Böse"? 
 
"Wehe uns! Heil uns! Der Thauwind weht!" - Also predigt mir, oh meine 
Brüder, durch alle Gassen! 
 
 
9. 
 
Es giebt einen alten Wahn, der heisst Gut und Böse. Um Wahrsager und 
Sterndeuter drehte sich bisher das Rad dieses Wahns. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 165

Einst glaubte man an Wahrsager und Sterndeuter: und darum glaubte man 
"Alles ist Schicksal: du sollst, denn du musst!" 
 
Dann wieder misstraute man allen Wahrsagern und Sterndeutern: und 
_darum_ glaubte man "Alles ist Freiheit: du kannst, denn du willst!" 
 
Oh meine Brüder, über Sterne und Zukunft ist bisher nur gewähnt, nicht 
gewusst worden: und _darum_ ist über Gut und Böse bisher nur gewähnt, 
nicht gewusst worden! 
 
 
10. 
 
"Du sollst nicht rauben! Du sollst nicht todtschlagen!" - solche Worte 
hiess man einst heilig; vor ihnen beugte man Knie und Köpfe und zog 
die Schuhe aus. 
 
Aber ich frage euch: wo gab es je bessere Räuber und Todtschläger in 
der Welt, als es solche heilige Worte waren? 
 
Ist in allem Leben selber nicht - Rauben und Todtschlagen? Und dass 
solche Worte heilig hiessen, wurde damit die _Wahrheit_ selber nicht - 
todtgeschlagen? 
 
Oder war es eine Predigt des Todes, dass heilig hiess, was allem Leben 
widersprach und widerrieth? - Oh meine Brüder, zerbrecht, zerbrecht 
mir die alten tafeln! 
 
 
11. 
 
Diess ist mein Mitleid mit allem Vergangenen, dass ich sehe: es ist 
preisgegeben, - 
 
- der Gnade, dem Geiste, dem Wahnsinne jedes Geschlechtes 
preisgegeben, das kommt und Alles, was war, zu seiner Brücke umdeutet! 
 
Ein grosser Gewalt-Herr könnte kommen, ein gewitzter Unhold, der mit 
seiner Gnade und Ungnade alles Vergangene zwänge und zwängte: bis es 
ihm Brücke würde und Vorzeichen und Herold und Hahnenschrei. 
 
Diess aber ist die andre Gefahr und mein andres Mitleiden: - wer vom 
Pöbel ist, dessen Gedenken geht zurück bis zum Grossvater, - mit dem 
Grossvater aber hört die Zeit auf. 
 
Also ist alles Vergangene preisgegeben: denn es könnte einmal kommen, 
dass der Pöbel Herr würde und in seichten Gewässern alle Zeit 
ertränke. 
 
Darum, oh meine Brüder, bedarf es eines _neuen_Adels_, der allem Pöbel 
und allem Gewalt-Herrischen Widersacher ist und auf neue Tafeln neu 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 166

das Wort schreibt "edel". 
 
Vieler Edlen nämlich bedarf es und vielerlei Edlen, dass es Adel gebe! 
Oder, wie ich einst im Gleichniss sprach: "Das eben ist Göttlichkeit, 
dass es Götter, aber keinen Gott giebt!" 
 
 
12. 
 
Oh meine Brüder, ich weihe und weise euch zu einem neuen Adel: ihr 
sollt mir Zeuger und Züchter werden und Säemänner der Zukunft, - 
 
- wahrlich, nicht zu einem Adel, den ihr kaufen könntet gleich den 
Krämern und mit Krämer-Golde: denn wenig Werth hat Alles, was seinen 
Preis hat. 
 
Nicht, woher ihr kommt, mache euch fürderhin eure Ehre, sondern wohin 
ihr geht! Euer Wille und euer Fuss, der über euch selber hinaus will, 
- das mache eure neue Ehre! 
 
Wahrlich nicht, dass ihr einem Fürsten gedient habt - was liegt noch 
an Fürsten! - oder dem, was steht, zum Bollwerk wurdet, dass es fester 
stünde! 
 
Nicht, dass euer Geschlecht an Höfen höfisch wurde, und ihr lerntet, 
bunt, einem Flamingo ähnlich, lange Stunden in flachen Teichen stehn. 
 
- Denn Stehen-_können_ ist ein Verdienst bei Höflingen; und 
alle Höflinge glauben, zur Seligkeit nach dem Tode gehöre - 
Sitzen-_dürfen_! - 
 
Nicht auch, dass ein Geist, den sie heilig nennen, eure Vorfahren in 
gelobte Länder führte, die _ich_ nicht lobe: denn wo der schlimmste 
aller Bäume wuchs, das Kreuz, - an dem Lande ist Nichts zu loben! - 
 
- und wahrlich, wohin dieser "heilige Geist" auch seine Ritter führte, 
immer liefen bei solchen Zügen - Ziegen und Gänse und Kreuz- und 
Querköpfe _voran_! - 
 
Oh meine Brüder, nicht zurück soll euer Adel schauen, sondern 
_hinaus_! Vertriebene sollt ihr sein aus allen Vater- und 
Urväterländern! 
 
Eurer Kinder Land sollt ihr lieben: diese Liebe sei euer neuer Adel, 
- das unentdeckte, im feinsten Meere! Nach ihm heisse ich eure Segel 
suchen und suchen! 
 
An euren Kindern sollt ihr _gutmachen_, dass ihr eurer Väter Kinder 
seid: alles Vergangene sollt ihr _so_ erlösen! Diese neue Tafel stelle 
ich über euch! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 167

 
13. 
 
"Wozu leben? Alles ist eitel! Leben - das ist Stroh dreschen; Leben - 
das ist sich verbrennen und doch nicht warm werden." - 
 
Solch alterthümliches Geschwätz gilt immer noch als "Weisheit"; dass 
es aber alt ist und dumpfig riecht, _darum_ wird es besser geehrt. 
Auch der Moder adelt. - 
 
Kinder durften so reden: die _scheuen_ das Feuer, weil es sie brannte! 
Es ist viel Kinderei in den alten Büchern der Weisheit. 
 
Und wer immer "Stroh drischt", wie sollte der auf das Dreschen lästern 
dürfen! Solchem Narren müsste man doch das Maul verbinden! 
 
Solche setzen sich zu Tisch und bringen Nichts mit, selbst den guten 
Hunger nicht: - und nun lästern sie "Alles ist eitel!" 
 
Aber gut essen und trinken, oh meine Brüder, ist wahrlich keine eitle 
Kunst! Zerbrecht, zerbrecht mir die Tafeln der Nimmer-Frohen! 
 
 
14. 
 
"Dem Reinen ist Alles rein" - so spricht das Volk. Ich aber sage euch: 
den Schweinen wird Alles Schwein! 
 
Darum predigen die Schwärmer und Kopfhänger, denen auch das Herz 
niederhängt: "die Welt selber ist ein kothiges Ungeheuer." 
 
Denn diese Alle sind unsäuberlichen Geistes; sonderlich aber Jene, 
welche nicht Ruhe, noch Rast haben, es sei denn, sie sehen die Welt 
_von_hinten_, - die Hinterweltler! 
 
_Denen_ sage ich in's Gesicht, ob es gleich nicht lieblich klingt: 
die Welt gleicht darin dem Menschen, dass sie einen Hintern hat, - 
_so_Viel_ ist wahr! 
 
Es giebt in der Welt viel Koth: _so_Viel_ ist wahr! Aber darum ist die 
Welt selber noch kein kothiges Ungeheuer! 
 
Es ist Weisheit darin, dass Vieles in der Welt übel riecht: der Ekel 
selber schafft Flügel und quellenahnende Kräfte! 
 
An dem Besten ist noch Etwas zum Ekeln; und der Beste ist noch Etwas, 
das überwunden werden muss! - 
 
Oh meine Brüder, es ist viel Weisheit darin, dass viel Koth in der 
Welt ist! - 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 168

 
15. 
 
Solche Sprüche hörte ich fromme Hinterweltler zu ihrem Gewissen reden; 
und wahrlich, ohne Arg und Falsch, - ob es Schon nichts Falscheres in 
der Welt giebt, noch Ärgeres. 
 
"Lass doch die Welt der Welt sein! Hebe dawider auch nicht Einen 
Finger auf!" 
 
"Lass, wer da wolle, die Leute würgen und stechen und schneiden und 
schaben: hebe dawider auch nicht Einen Finger auf! Darob lernen sie 
noch der Welt absagen." 
 
"Und deine eigne Vernunft - die sollst du selber görgeln und würgen; 
denn es ist eine Vernunft von dieser Welt, - darob lernst du selber 
der Welt absagen." - 
 
- Zerbrecht, zerbrecht mir, oh meine Brüder, diese alten Tafeln der 
Frommen! Zersprecht mir die Sprüche der Welt-Verleumder! 
 
 
16. 
 
"Wer viel lernt, der verlernt alles heftige Begehren" - das flüstert 
man heute sich zu auf allen dunklen Gassen. 
 
"Weisheit macht müde, es lohnt sich - Nichts; du sollst nicht 
begehren!" - diese neue Tafel fand ich hängen selbst auf offnen 
Märkten. 
 
Zerbrecht mir, oh meine Brüder, zerbrecht mir auch diese _neue_ 
Tafel! Die Welt-Müden hängten sie hin und die Prediger des Todes, 
und auch die Stockmeister: denn seht, es ist auch eine Predigt zur 
Knechtschaft! - 
 
Dass sie schlecht lernten und das Beste nicht, und Alles zu früh und 
Alles zu geschwind: dass sie schlecht _assen_, daher kam ihnen jener 
verdorbene Magen, - 
 
- ein verdorbener Magen ist nämlich ihr Geist: _der_ räth zum Tode! 
Denn wahrlich, meine Brüder, der Geist _ist_ ein Magen! 
 
Das Leben ist ein Born der Lust: aber aus wem der verdorbene Magen 
redet, der Vater der Trübsal, dem sind alle Quellen vergiftet. 
 
Erkennen: das ist _Lust_ dem Löwen-willigen! Aber wer müde wurde, der 
wird selber nur "gewollt", mit dem spielen alle Wellen. 
 
Und so ist es immer schwacher Menschen Art: sie verlieren sich auf 
ihren Wegen. Und zuletzt fragt noch ihre Müdigkeit: "wozu giengen wir 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 169

jemals Wege! Es ist Alles gleich!" 
 
_Denen_ klingt es lieblich zu Ohren, dass gepredigt wird: "Es verlohnt 
sich Nichts! Ihr sollt nicht wollen!" Diess aber ist eine Predigt zur 
Knechtschaft. 
 
Oh meine Brüder, ein frischer Brause-Wind kommt Zarathustra allen 
Weg-Müden; viele Nasen wird er noch niesen machen! 
 
Auch durch Mauern bläst mein freier Athem, und hinein in Gefängnisse 
und eingefangne Geister! 
 
Wollen befreit: denn Wollen ist Schaffen: so lehre ich. Und _nur_ zum 
Schaffen sollt ihr lernen! 
 
Und auch das Lernen sollt ihr erst von mir _lernen_, das Gut-Lernen! - 
Wer Ohren hat, der höre! 
 
 
17. 
 
Da steht der Nachen, - dort hinüber geht es vielleicht in's grosse 
Nichts. - Aber wer will in diess "Vielleicht" einsteigen? 
 
Niemand von euch will in den Todes-Nachen einsteigen! Wieso wollt ihr 
dann _Welt-Müde_ sein! 
 
Weltmüde! Und noch nicht einmal Erd-Entrückte wurdet ihr! Lüstern 
fand ich euch immer noch nach Erde, verliebt noch in die eigne 
Erd-Müdigkeit! 
 
Nicht umsonst hängt euch die Lippe herab: - ein kleiner Erden-Wunsch 
sitzt noch darauf! Und im Auge - schwimmt da nicht ein Wölkchen 
unvergessner Erden-Lust? 
 
Es giebt auf Erden viel gute Erfindungen, die einen nützlich, die 
andern angenehm: derentwegen ist die Erde zu lieben. 
 
Und mancherlei so gut Erfundenes giebt es da, dass es ist wie des 
Weibes Busen: nützlich zugleich und angenehm. 
 
Ihr Welt-Müden aber! Ihr Erden-Faulen! Euch soll man mit Ruthen 
streichen! Mit Ruthenstreichen soll man euch wieder muntre Beine 
machen. 
 
Denn: seid ihr nicht Kranke und verlebte Wichte, deren die Erde müde 
ist, so seid ihr schlaue Faulthiere oder naschhafte verkrochene 
Lust-Katzen. Und wollt ihr nicht wieder lustig _laufen_, so sollt ihr 
- dahinfahren! 
 
An Unheilbaren soll man nicht Arzt sein wollen: also lehrt es 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 170

Zarathustra: - so sollt ihr dahinfahren! 
 
Aber es gehört mehr _Muth_ dazu, ein Ende zu machen, als einen neuen 
Vers: das wissen alle Ärzte und Dichter. - 
 
 
18. 
 
Oh meine Brüder, es giebt Tafeln, welche die Ermüdung, und Tafeln, 
welche die Faulheit schuf, die faulige: ob sie schon gleich reden, so 
wollen sie doch ungleich gehört sein. - 
 
Seht hier diesen Verschmachtenden! Nur eine Spanne weit ist er noch 
von seinem Ziele, aber vor Müdigkeit hat er sich trotzig hier in den 
Staub gelegt: dieser Tapfere! 
 
Vor Müdigkeit gähnt er Weg und Erde und Ziel und sich selber an: 
keinen Schritt will er noch weiter thun, - dieser Tapfere! 
 
Nun glüht die Sonne auf ihn, und die Hunde lecken nach seinem 
Schweisse: aber er liegt da in seinem Trotze und will lieber 
verschmachten: - 
 
- eine Spanne weit von seinem Ziele verschmachten! Wahrlich, ihr 
werdet ihn noch an den Haaren in seinen Himmel ziehen müssen, - diesen 
Helden! 
 
Besser noch, ihr lasst ihn liegen, wohin er sich gelegt hat, dass der 
Schlaf ihm komme, der Tröster, mit kühlendem Rausche-Regen: 
 
Lasst ihn liegen, bis er von selber wach wird, bis er von selber alle 
Müdigkeit widerruft und was Müdigkeit aus ihm lehrte! 
 
Nur, meine Brüder, dass ihr die Hunde von ihm scheucht, die faulen 
Schleicher, und all das schwärmende Geschmeiss: - 
 
- all das schwärmende Geschmeiss der "Gebildeten", das sich am 
Schweisse jedes Helden - gütlich thut! - 
 
 
19. 
 
Ich schliesse Kreise um mich und heilige Grenzen; immer Wenigere 
steigen mit mir auf immer höhere Berge, - ich baue ein Gebirge aus 
immer heiligeren Bergen. - 
 
Wohin ihr aber auch mit mir steigen mögt, oh meine Brüder: seht zu, 
dass nicht ein _Schmarotzer_ mit euch steige! 
 
Schmarotzer: das ist ein Gewürm, ein kriechendes, geschmiegtes, das 
fett werden will an euren kranken wunden Winkeln. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 171

 
Und _das_ ist seine Kunst, dass er steigende Seelen erräth, wo sie 
müde sind: in euren Gram und Unmuth, in eure zarte Scham baut er sein 
ekles Nest. 
 
Wo der Starke schwach, der Edle allzumild ist, - dahinein baut er sein 
ekles Nest: der Schmarotzer wohnt, wo der Grosse kleine wunde Winkel 
hat. 
 
Was ist die höchste Art alles Seienden und was die geringste? Der 
Schmarotzer ist die geringste Art; wer aber höchster Art ist, der 
ernährt die meisten Schmarotzer. 
 
Die Seele nämlich, welche die längste Leiter hat und am tiefsten 
hinunter kann: wie sollten nicht an der die meisten Schmarotzer 
sitzen? - 
 
- die umfänglichste Seele, welche am weitesten in sich laufen und 
irren und schweifen kann; die nothwendigste, welche sich aus Lust in 
den Zufall stürzt: - 
 
- die seiende Seele, welche in's Werden taucht; die habende, welche 
in's Wollen und Verlangen _will_: - 
 
- die sich selber fliehende, die sich selber im weitesten Kreise 
einholt; die weiseste Seele, welcher die Narrheit am süssesten 
zuredet: - 
 
- die sich selber liebendste, in der alle Dinge ihr Strömen 
und Wiederströmen und Ebbe und Fluth haben: - oh wie sollte 
_die_höchste_Seele_ nicht die schlimmsten Schmarotzer haben? 
 
 
20. 
 
Oh meine Brüder, bin ich denn grausam? Aber ich sage: was fällt, das 
soll man auch noch stossen! 
 
Das Alles von Heute - das fällt, das verfällt: wer wollte es halten! 
Aber ich - ich _will_ es noch stossen! 
 
Kennt ihr die Wollust, die Steine in steile Tiefen rollt? - Diese 
Menschen von heute: seht sie doch, wie sie in meine Tiefen rollen! 
 
Ein Vorspiel bin ich besserer Spieler, oh meine Brüder! Ein Beispiel! 
_Thut_ nach meinem Beispiele! 
 
Und wen ihr nicht fliegen lehrt, den lehrt mir - schneller fallen! - 
 
 
21. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 172

 
Ich liebe die Tapferen: aber es ist nicht genug, Hau-Degen sein, - man 
muss auch wissen Hau-schau-_Wen_! 
 
Und oft ist mehr Tapferkeit darin, dass Einer an sich hält und 
vorübergeht: _damit_ er sich dem würdigeren Feinde aufspare! 
 
Ich sollt nur Feinde haben, die zu hassen sind, aber nicht Feinde zum 
Verachten: ihr müsst stolz auf euren Feind sein: also lehrte ich schon 
Ein Mal. 
 
Dem würdigeren Feinde, oh meine Freunde, sollt ihr euch aufsparen: 
darum müsst ihr an Vielem vorübergehn, - 
 
- sonderlich an vielem Gesindel, das euch in die Ohren lärmt von Volk 
und Völkern. 
 
Haltet euer Auge rein von ihrem Für und Wider! Da giebt es viel Recht, 
viel Unrecht: wer da zusieht, wird zornig. 
 
Dreinschaun, dreinhaun - das ist da Eins: darum geht weg in die Wälder 
und legt euer Schwert schlafen! 
 
Geht _eure_ Wege! Und lasst Volk und Völker die ihren gehn! - dunkle 
Wege wahrlich, auf denen auch nicht Eine Hoffnung mehr wetterleuchtet! 
 
Mag da der Krämer herrschen, wo Alles, was noch glänzt - Krämer-Gold 
ist! Es ist die Zeit der Könige nicht mehr: was sich heute Volk 
heisst, verdient keine Könige. 
 
Seht doch, wie diese Völker jetzt selber den Krämern gleich thun: sie 
lesen sich die kleinsten Vortheile noch aus jedem Kehricht! 
 
Sie lauern einander auf, sie lauern einander Etwas ab, - das heissen 
sie "gute Nachbarschaft." Oh selige ferne Zeit, wo ein Volk sich 
sagte: "ich will über Völker - _Herr_ sein!" 
 
Denn, meine Brüder: das Beste soll herrschen, das Beste will auch 
herrschen! Und wo die Lehre anders lautet, da - _fehlt_ es am Besten. 
 
 
22. 
 
Wenn _Die_ - Brod umsonst hätten, wehe! Wonach würden _Die_ schrein! 
Ihr Unterhalt - das ist ihre rechte Unterhaltung; und sie sollen es 
schwer haben! 
 
Raubthiere sind es.- in ihrem "Arbeiten" - da ist auch noch Rauben, in 
ihrem "Verdienen" - da ist auch noch Überlisten! Darum sollen sie es 
schwer haben! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 173

Bessere Raubthiere sollen sie also werden, feinere, klügere, 
_menschen-ähnlichere_: der Mensch nämlich ist das beste Raubthier. 
 
Allen Thieren hat der Mensch schon ihre Tugenden abgeraubt: das macht, 
von allen Thieren hat es der Mensch am schwersten gehabt. 
 
Nur noch die Vögel sind über ihm. Und wenn der Mensch noch fliegen 
lernte, wehe! _wohinauf_ - würde seine Raublust fliegen! 
 
 
23. 
 
So will ich Mann und Weib: kriegstüchtig den Einen, gebärtüchtig das 
Andre, beide aber tanztüchtig mit Kopf und Beinen. 
 
Und verloren sei uns der Tag, wo nicht Ein Mal getanzt wurde! Und 
falsch heisse uns jede Wahrheit, bei der es nicht Ein Gelächter gab! 
 
 
24. 
 
Euer Eheschliessen: seht zu, dass es nicht ein schlechtes _Schliessen_ 
sei! Ihr schlosset zu schnell: so _folgt_ daraus - Ehebrechen! 
 
Und besser noch Ehebrechen als Ehe-biegen, Ehelügen! - So sprach mir 
ein Weib: "wohl brach ich die Ehe, aber zuerst brach die Ehe - mich!" 
 
Schlimm-Gepaarte fand ich immer als die schlimmsten Rachsüchtigen: sie 
lassen es aller Welt entgelten, dass sie nicht mehr einzeln laufen. 
 
Desswillen will ich, dass Redliche zu einander reden: "wir lieben 
uns: lasst uns _zusehn_, dass wir uns lieb behalten! Oder soll unser 
Versprechen ein Versehen sein?" 
 
- "Gebt uns eine Frist und kleine Ehe, dass wir zusehn, ob wir zur 
grossen Ehe taugen! Es ist ein grosses Ding, immer zu Zwein sein!" 
 
Also rathe ich allen Redlichen; und was wäre denn meine Liebe zum 
Übermenschen und zu Allem, was kommen soll, wenn ich anders riethe und 
redete! 
 
Nicht nur fort euch zu pflanzen, sondern _hinauf_ - dazu, oh meine 
Brüder, helfe euch der Garten der Ehe! 
 
 
25. 
 
Wer über alte Ursprünge weise wurde, siehe, der wird zuletzt nach 
Quellen der Zukunft suchen und nach neuen Ursprüngen. - 
 
Oh meine Brüder, es ist nicht über lange, da werden _neue_Völker_ 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 174

entspringen und neue Quellen hinab in neue Tiefen rauschen. 
 
Das Erdbeben nämlich - das verschüttet viel Brunnen, das schafft viel 
Verschmachten: das hebt auch innre Kräfte und Heimlichkeiten an's 
Licht. 
 
Das Erdbeben macht neue Quellen offenbar. Im Erdbeben alter Völker 
brechen neue Quellen aus. 
 
Und wer da ruft: "Siehe hier ein Brunnen für viele Durstige, Ein Herz 
für viele Sehnsüchtige, Ein Wille für viele Werkzeuge": - um den 
sammelt sich ein _Volk_, das ist: viel Versuchende. 
 
Wer befehlen kann, wer gehorchen muss - Das wird da versucht! Ach, 
mit welch langem Suchen und Rathen und Missrathen und Lernen und 
Neu-Versuchen! 
 
Die Menschen-Gesellschaft: die ist ein Versuch, so lehre ich's, - ein 
langes Suchen: sie sucht aber den Befehlenden! - 
 
- ein Versuch, oh meine Brüder! Und _kein_ "Vertrag"! Zerbrecht, 
zerbrecht mir solch Wort der Weich-Herzen und Halb- und Halben! 
 
 
26. 
 
Oh meine Brüder! Bei Welchen liegt doch die grösste Gefahr aller 
Menschen-Zukunft? Ist es nicht bei den Guten und Gerechten? - 
 
- als bei Denen, die sprechen und im Herzen fühlen: "wir wissen schon, 
was gut ist und gerecht, wir haben es auch; wehe Denen, die hier noch 
suchen!" - 
 
Und was für Schaden auch die Bösen thun mögen: der Schaden der Guten 
ist der schädlichste Schaden! 
 
Und was für Schaden auch die Welt-Verleumder thun mögen: der Schaden 
der Guten ist der schädlichste Schaden. 
 
Oh meine Brüder, den Guten und Gerechten sah Einer einmal in's Herz, 
der da sprach: "es sind die Pharisäer." Aber man verstand ihn nicht. 
 
Die Guten und Gerechten selber durften ihn nicht verstehen: ihr Geist 
ist eingefangen in ihr gutes Gewissen. Die Dummheit der Guten ist 
unergründlich klug. 
 
Das aber ist die Wahrheit: die Guten _müssen_ Pharisäer sein, - sie 
haben keine Wahl! 
 
Die Guten _müssen_ Den kreuzigen, der sich seine eigne Tugend 
erfindet! Das _ist_ die Wahrheit! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 175

 
Der Zweite aber, der ihr Land entdeckte, Land, Herz und Erdreich 
der Guten und Gerechten: das war, der da fragte: "wen hassen sie am 
meisten?" 
 
Den _Schaffenden_ hassen sie am meisten: den, der Tafeln bricht und 
alte Werthe, den Brecher - den heissen sie Verbrecher. 
 
Die Guten nämlich - die _können_ nicht schaffen: die sind immer der 
Anfang vom Ende:- 
 
- sie kreuzigen Den, der neue Werthe auf neue Tafeln schreibt, sie 
opfern _sich_ die Zukunft, - sie kreuzigen alle Menschen-Zukunft! 
 
Die Guten - die waren immer der Anfang vom Ende. - 
 
 
27. 
 
Oh meine Brüder, verstandet ihr auch diess Wort? Und was ich einst 
sagte vom "letzten Menschen"? - - 
 
Bei Welchen liegt die grösste Gefahr aller Menschen-Zukunft? Ist es 
nicht bei den Guten und Gerechten? 
 
Zerbrecht, zerbrecht mir die Guten und Gerechten! - Oh meine Brüder, 
verstandet ihr auch diess Wort? 
 
 
28. 
 
Ihr flieht von mir? Ihr seid erschreckt? Ihr zittert vor diesem Worte? 
 
Oh meine Brüder, als ich euch die Guten zerbrechen hiess und die 
Tafeln der Guten: da erst schiffte ich den Menschen ein auf seine hohe 
See. 
 
Und nun erst kommt ihm der grosse Schrecken, das grosse Um-sich-sehn, 
die grosse Krankheit, der grosse Ekel, die grosse See-Krankheit. 
 
Falsche Küsten und falsche Sicherheiten lehrten euch die Guten; in 
Lügen der Guten wart ihr geboren und geborgen. Alles ist in den Grund 
hinein verlogen und verbogen durch die Guten. 
 
Aber wer das Land "Mensch" entdeckte, entdeckte auch das Land 
"Menschen-Zukunft". Nun sollt ihr mir Seefahrer sein, wackere, 
geduldsame! 
 
Aufrecht geht mir bei Zeiten, oh meine Brüder, lernt aufrecht gehn! 
Das Meer stürmt: Viele wollen an euch sich wieder aufrichten. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 176

Das Meer stürmt: Alles ist im Meere. Wohlan! Wohlauf! Ihr alten 
Seemanns-Herzen! 
 
Was Vaterland! _Dorthin_ will unser Steuer, wo unser _Kinder-Land_ 
ist! Dorthinaus, stürmischer als das Meer, stürmt unsre grosse 
Sehnsucht! - 
 
 
29. 
 
"Warum so hart! - sprach zum Diamanten einst die Küchen-Kohle; sind 
wir denn nicht Nah-Verwandte?" - 
 
Warum so weich? Oh meine Brüder, also frage _ich_ euch: seid ihr denn 
nicht - meine Brüder? 
 
Warum so weich, so weichend und nachgebend? Warum ist so viel 
Leugnung, Verleugnung in eurem Herzen? So wenig Schicksal in eurem 
Blicke? 
 
Und wollt ihr nicht Schicksale sein und Unerbittliche: wie könntet ihr 
mit mir - siegen? 
 
Und wenn eure Härte nicht blitzen und scheiden und zerschneiden will: 
wie könntet ihr einst mit mir - schaffen? 
 
Die Schaffenden nämlich sind hart. Und Seligkeit muss es euch dünken, 
eure Hand auf Jahrtausende zu drücken wie auf Wachs, - 
 
- Seligkeit, auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben wie auf 
Erz, - härter als Erz, edler als Erz. Ganz hart ist allein das 
Edelste. 
 
Diese neue Tafel, oh meine Brüder, stelle ich über euch: werdet 
hart! - 
 
 
30. 
 
Oh du mein Wille! Du Wende aller Noth du _meine_ Nothwendigkeit! 
Bewahre mich vor allen kleinen Siegen! 
 
Du Schickung meiner Seele, die ich Schicksal heisse! Du-In-mir! 
Über-mir! Bewahre und spare mich auf zu Einem grossen Schicksale! 
 
Und deine letzte Grösse, mein Wille, spare dir für dein Letztes auf, - 
dass du unerbittlich bist _in_ deinem Siege! Ach, wer unterlag nicht 
seinem Siege! 
 
Ach, wessen Auge dunkelte nicht in dieser trunkenen Dämmerung! Ach, 
wessen Fuss taumelte nicht und verlernte im Siege - stehen! - 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 177

 
- Dass ich einst bereit und reif sei im grossen Mittage: bereit und 
reif gleich glühendem Erze, blitzschwangrer Wolke und schwellendem 
Milch-Euter: - 
 
- bereit zu mir selber und zu meinem verborgensten Willen: ein Bogen 
brünstig nach seinem Pfeile, ein Pfeil brünstig nach seinem Sterne: - 
 
- ein Stern bereit und reif in seinem Mittage, glühend, durchbohrt, 
selig vor vernichtenden Sonnen-Pfeilen: - 
 
- eine Sonne selber und ein unerbittlicher Sonnen-Wille, zum 
Vernichten bereit im Siegen! 
 
Oh Wille, Wende aller Noth, du _meine_ Nothwendigkeit! Spare mich auf 
zu Einem grossen Siege! - - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Der Genesende 
 
1. 
 
Eines Morgens, nicht lange nach seiner Rückkehr zur Höhle, sprang 
Zarathustra von seinem Lager auf wie ein Toller, schrie mit 
furchtbarer Stimme und gebärdete sich, als ob noch Einer auf dem Lager 
läge, der nicht davon aufstehn wolle; und also tönte Zarathustra's 
Stimme, dass seine Thiere erschreckt hinzukamen, und dass aus allen 
Höhlen und Schlupfwinkeln, die Zarathustra's Höhle benachbart waren, 
alles Gethier davon huschte, - fliegend, flatternd, kriechend, 
springend, wie ihm nur die Art von Fuss und Flügel gegeben war. 
Zarathustra aber redete diese Worte: 
 
Herauf, abgründlicher Gedanke, aus meiner Tiefe! Ich bin dein Hahn und 
Morgen-Grauen, verschlafener Wurm: auf! auf! Meine Stimme soll dich 
schon wach krähen! 
 
Knüpfe die Fessel deiner Ohren los: horche! Denn ich will dich hören! 
Auf! Auf! Hier ist Donners genug, dass auch Gräber horchen lernen! 
 
Und wische den Schlaf und alles Blöde, Blinde aus deinen Augen! Höre 
mich auch mit deinen Augen: meine Stimme ist ein Heilmittel noch für 
Blindgeborne. 
 
Und bist du erst wach, sollst du mir ewig wach bleiben. Nicht ist das 
_meine_ Art, Urgrossmütter aus dem Schlafe wecken, dass ich sie heisse 
- weiterschlafen! 
 
Du regst dich, dehnst dich, röchelst? Auf! Auf! Nicht röcheln - reden 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 178

sollst du mir! Zarathustra ruft dich, der Gottlose! 
 
Ich, Zarathustra, der Fürsprecher des Lebens, der Fürsprecher 
des Leidens, der Fürsprecher des Kreises - dich rufe ich, meinen 
abgründlichsten Gedanken! 
 
Heil mir! Du kommst - ich höre dich! Mein Abgrund _redet_, meine 
letzte Tiefe habe ich an's Licht gestülpt! 
 
Heil mir! Heran! Gieb die Hand - - ha! lass! Haha! - - Ekel, Ekel, 
Ekel - - - wehe mir! 
 
 
2. 
 
Kaum aber hatte Zarathustra diese Worte gesprochen, da stürzte er 
nieder gleich einem Todten und blieb lange wie ein Todter. Als er aber 
wieder zu sich kam, da war er bleich und zitterte und blieb liegen und 
wollte lange nicht essen noch trinken. Solches Wesen dauerte an ihm 
sieben Tage; seine Thiere verliessen ihn aber nicht bei Tag und Nacht, 
es sei denn, dass der Adler ausflog, Speise zu holen. Und was er 
holte und zusammenraubte, das legte er auf Zarathustra's Lager: also 
dass Zarathustra endlich unter gelben und rothen Beeren, Trauben, 
Rosenäpfeln, wohlriechendem Krautwerke und Pinien-Zapfen lag. Zu 
seinen Füssen aber waren zwei Lämmer gebreitet, welche der Adler mit 
Mühe ihren Hirten abgeraubt hatte. 
 
Endlich, nach sieben Tagen, richtete sich Zarathustra auf seinem Lager 
auf, nahm einen Rosenapfel in die Hand, roch daran und fand seinen 
Geruch lieblich. Da glaubten seine Thiere, die Zeit sei gekommen, mit 
ihm zu reden. 
 
"Oh Zarathustra, sagten sie, nun liegst du schon sieben Tage so, mit 
schweren Augen: willst du dich nicht endlich wieder auf deine Füsse 
stellen? 
 
Tritt hinaus aus deiner Höhle: die Welt wartet dein wie ein Garten. 
Der Wind spielt mit schweren Wohlgerüchen, die zu dir wollen; und alle 
Bäche möchten dir nachlaufen. 
 
Alle Dinge sehnen sich nach dir, dieweil du sieben Tage allein 
bliebst, - tritt hinaus aus deiner Höhle! Alle Dinge wollen deine 
Ärzte sein! 
 
Kam wohl eine neue Erkenntniss zu dir, eine saure, schwere? Gleich 
angesäuertem Teige lagst du, deine Seele gieng auf und schwoll über 
alle ihre Ränder. -" 
 
- Oh meine Thiere, antwortete Zarathustra, schwätzt also weiter 
und lasst mich zuhören! Es erquickt mich so, dass ihr schwätzt: wo 
geschwätzt wird, da liegt mir schon die Welt wie ein Garten. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 179

 
Wie lieblich ist es, dass Worte und Töne da sind: sind nicht Worte und 
Töne Regenbogen und Schein-Brücken zwischen Ewig-Geschiedenem? 
 
Zu jeder Seele gehört eine andre Welt; für jede Seele ist jede andre 
Seele eine Hinterwelt. 
 
Zwischen dem Ähnlichsten gerade lügt der Schein am schönsten; denn die 
kleinste Kluft ist am schwersten zu überbrücken. 
 
Für mich - wie gäbe es ein Ausser-mir? Es giebt kein Aussen! Aber 
das vergessen wir bei allen Tönen; wie lieblich ist es, dass wir 
vergessen! 
 
Sind nicht den Dingen Namen und Töne geschenkt, dass der Mensch sich 
an den Dingen erquicke? Es ist eine schöne Narrethei, das Sprechen: 
damit tanzt der Mensch über alle Dinge. 
 
Wie lieblich ist alles Reden und alle Lüge der Töne! Mit Tönen tanzt 
unsre Liebe auf bunten Regenbögen. - 
 
- "Oh Zarathustra, sagten darauf die Thiere, Solchen, die denken wie 
wir, tanzen alle Dinge selber: das kommt und reicht sich die Hand und 
lacht und flieht - und kommt zurück. 
 
Alles geht, Alles kommt zurück; ewig rollt das Rad des Seins. Alles 
stirbt, Alles blüht wieder auf, ewig läuft das Jahr des Seins. 
 
Alles bricht, Alles wird neu gefügt; ewig baut sich das gleiche Haus 
des Seins. Alles scheidet, Alles grüsst sich wieder; ewig bleibt sich 
treu der Ring des Seins. 
 
In jedem Nu beginnt das Sein; um jedes Hier rollt sich die Kugel Dort. 
Die Mitte ist überall. Krumm ist der Pfad der Ewigkeit." - 
 
- Oh ihr Schalks-Narren und Drehorgeln! antwortete Zarathustra und 
lächelte wieder, wie gut wisst ihr, was sich in sieben Tagen erfüllen 
musste: - 
 
- und wie jenes Unthier mir in den Schlund kroch und mich würgte! Aber 
ich biss ihm den Kopf ab und spie ihn weg von mir. 
 
Und ihr, - ihr machtet schon ein Leier-Lied daraus? Nun aber liege 
ich da, müde noch von diesem Beissen und Wegspein, krank noch von der 
eigenen Erlösung. 
 
Und ihr schautet dem Allen zu? Oh meine Thiere, seid auch ihr grausam? 
Habt ihr meinem grossen Schmerze zuschaun wollen, wie Menschen thun? 
Der Mensch nämlich ist das grausamste Thier. 
 
Bei Trauerspielen, Stierkämpfen und Kreuzigungen ist es ihm bisher am 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 180

wohlsten geworden auf Erden; und als er sich die Hölle erfand, siehe, 
da war das sein Himmel auf Erden. 
 
Wenn der grosse Mensch schreit -: flugs läuft der kleine hinzu; und 
die Zunge hängt ihm aus dem Halse vor Lüsternheit. Er aber heisst es 
sein "Mitleiden." 
 
Der kleine Mensch, sonderlich der Dichter - wie eifrig klagt er das 
Leben in Worten an! Hört hin, aber überhört mir die Lust nicht, die in 
allem Anklagen ist! 
 
Solche Ankläger des Lebens: die überwindet das Leben mit einem 
Augenblinzeln. "Du liebst mich? sagt die Freche; warte noch ein Wenig, 
noch habe ich für dich nicht Zeit." 
 
Der Mensch ist gegen sich selber das grausamste Thier; und bei Allem, 
was sich "Sünder" und "Kreuzträger" und "Büsser" heisst, überhört mir 
die Wollust nicht, die in diesem Klagen und Anklagen ist! 
 
Und ich selber - will ich damit des Menschen Ankläger sein? Ach, meine 
Thiere, Das allein lernte ich bisher, dass dem Menschen sein Bösestes 
nöthig ist zu seinem Besten, - 
 
- dass alles Böseste seine beste _Kraft_ ist und der härteste Stein 
dem höchsten Schaffenden; und dass der Mensch besser _und_ böser 
werden muss: - 
 
Nicht an _diess_ Marterholz war ich geheftet, dass ich weiss: der 
Mensch ist böse, - sondern ich schrie, wie noch Niemand geschrien hat: 
 
"Ach dass sein Bösestes so gar klein ist! Ach dass sein Bestes so gar 
klein ist!" 
 
Der grosse Überdruss am Menschen - _der_ würgte mich und war mir in 
den Schlund gekrochen: und was der Wahrsager wahrsagte: "Alles ist 
gleich, es lohnt sich Nichts, Wissen würgt." 
 
Eine lange Dämmerung hinkte vor mir her, eine todesmüde, todestrunkene 
Traurigkeit, welche mit gähnendem Munde redete. 
 
"Ewig kehrt er wieder, der Mensch, dess du müde bist, der kleine 
Mensch" - so gähnte meine Traurigkeit und schleppte den Fuss und 
konnte nicht einschlafen. 
 
Zur Höhle wandelte sich mir die Menschen-Erde, ihre Brust sank hinein, 
alles Lebendige ward mir Menschen-Moder und Knochen und morsche 
Vergangenheit. 
 
Mein Seufzen sass auf allen Menschen-Gräbern und konnte nicht mehr 
aufstehn; mein Seufzen und Fragen unkte und würgte und nagte und 
klagte bei Tag und Nacht: 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 181

 
- "ach, der Mensch kehrt ewig wieder! Der kleine Mensch kehrt ewig 
wieder!" - 
 
Nackt hatte ich einst Beide gesehn, den grössten Menschen und den 
kleinsten Menschen: allzuähnlich einander, - allzumenschlich auch den 
Grössten noch! 
 
Allzuklein der Grösste! - Das war mein Überdruss am Menschen! Und 
ewige Wiederkunft auch des Kleinsten! - Das war mein Überdruss an 
allem Dasein! 
 
Ach, Ekel! Ekel! Ekel! - - Also sprach Zarathustra und seufzte und 
schauderte; denn er erinnerte sich seiner Krankheit. Da liessen ihn 
aber seine Thiere nicht weiter reden. 
 
"Sprich nicht weiter, du Genesender! - so antworteten ihm seine 
Thiere, sondern geh hinaus, wo die Welt auf dich wartet gleich einem 
Garten. 
 
Geh hinaus zu den Rosen und Bienen und Taubenschwärmen! Sonderlich 
aber zu den Singe-Vögeln: dass du ihnen das _Singen_ ablernst! 
 
Singen nämlich ist für Genesende; der Gesunde mag reden. Und wenn auch 
der Gesunde Lieder will, will er andre Lieder doch als der Genesende." 
 
- "Oh ihr Schalks-Narren und Drehorgeln, so schweigt doch! - 
antwortete Zarathustra und lächelte über seine Thiere. Wie gut ihr 
wisst, welchen Trost ich mir selber in sieben Tagen erfand! 
 
Dass ich wieder singen müsse, - _den_ Trost erfand ich mir und _diese_ 
Genesung: wollt ihr auch daraus gleich wieder ein Leier-Lied machen?" 
 
- "Sprich nicht weiter, antworteten ihm abermals seine Thiere; lieber 
noch, du Genesender, mache dir erst eine Leier zurecht, eine neue 
Leier! 
 
Denn siehe doch, oh Zarathustra! Zu deinen neuen Liedern bedarf es 
neuer Leiern. 
 
Singe und brause über, oh Zarathustra, heile mit neuen Liedern deine 
Seele: dass du dein grosses Schicksal tragest, das noch keines 
Menschen Schicksal war! 
 
Denn deine Thiere wissen es wohl, oh Zarathustra, wer du bist und 
werden musst: siehe, du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft -, das 
ist nun _dein_ Schicksal! 
 
Dass du als der Erste diese Lehre lehren musst, - wie sollte diess 
grosse Schicksal nicht auch deine grösste Gefahr und Krankheit sein! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 182

Siehe, wir wissen, was du lehrst: dass alle Dinge ewig wiederkehren 
und wir selber mit, und dass wir schon ewige Male dagewesen sind, und 
alle Dinge mit uns. 
 
Du lehrst, dass es ein grosses Jahr des Werdens giebt, ein Ungeheuer 
von grossem Jahre: das muss sich, einer Sanduhr gleich, immer wieder 
von Neuem umdrehn, damit es von Neuem ablaufe und auslaufe: - 
 
- so dass alle diese Jahre sich selber gleich sind, im Grössten und 
auch im Kleinsten, - so dass wir selber in jedem grossen Jahre uns 
selber gleich sind, im Grössten und auch im Kleinsten. 
 
Und wenn du jetzt sterben wolltest, oh Zarathustra: siehe, wir wissen 
auch, wie du da zu dir sprechen würdest: - aber deine Thiere bitten 
dich, dass du noch nicht sterbest! 
 
Du würdest sprechen und ohne Zittern, vielmehr aufathmend vor 
Seligkeit: denn eine grosse Schwere und Schwüle wäre von dir genommen, 
du Geduldigster! - 
 
`Nun sterbe und schwinde ich, würdest du sprechen, und im Nu bin ich 
ein Nichts. Die Seelen sind so sterblich wie die Leiber. 
 
Aber der Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen 
bin, - der wird mich wieder schaffen! Ich selber gehöre zu den 
Ursachen der ewigen Wiederkunft. 
 
Ich komme wieder, mit dieser Sonne, mit dieser Erde, mit diesem Adler, 
mit dieser Schlange - _nicht_ zu einem neuen Leben oder besseren Leben 
oder ähnlichen Leben: 
 
- ich komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben, im 
Grössten und auch im Kleinsten, dass ich wieder aller Dinge ewige 
Wiederkunft lehre, - 
 
- dass ich wieder das Wort spreche vom grossen Erden- und 
Menschen-Mittage, dass -ich wieder den Menschen den Übermenschen 
künde. 
 
Ich sprach mein Wort, ich zerbreche an meinem Wort: so will es mein 
ewiges Loos -, als Verkündiger gehe ich zu Grunde! 
 
Die Stunde kam nun, dass der Untergehende sich selber segnet. Also 
_endet_ Zarathustra's Untergang.`" - - 
 
Als die Thiere diese Worte gesprochen hatten, schwiegen sie und 
warteten, dass Zarathustra Etwas zu ihnen sagen werde: aber 
Zarathustra hörte nicht, dass sie schwiegen. Vielmehr lag er still, 
mit geschlossenen Augen, einem Schlafenden ähnlich, ob er schon nicht 
schlief: denn er unterredete sich eben mit seiner Seele. Die Schlange 
aber und der Adler, als sie ihn solchermaassen schweigsam fanden, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 183

ehrten die grosse Stille um ihn und machten sich behutsam davon. 
 
 
 
Von der grossen Sehnsucht 
 
Oh meine Seele, ich lehrte dich "Heute" sagen wie "Einst" und 
"Ehemals" und über alles Hier und Da und Dort deinen Reigen hinweg 
tanzen. 
 
Oh meine Seele, ich erlöste dich von allen Winkeln, ich kehrte Staub, 
Spinnen und Zwielicht von dir ab. 
 
Oh meine Seele, ich wusch die kleine Scham und die Winkel-Tugend von 
dir ab und überredete dich, nackt vor den Augen der Sonne zu stehn. 
 
Mit dem Sturme, welcher "Geist" heisst, blies ich über deine wogende 
See; alle Wolken blies ich davon, ich erwürgte selbst die Würgerin, 
die "Sünde" heisst. 
 
Oh meine Seele, ich gab dir das Recht, Nein zu sagen wie der Sturm und 
Ja zu sagen wie offner Himmel Ja sagt: still wie Licht stehst du und 
gehst du nun durch verneinende Stürme. 
 
Oh meine Seele, ich gab dir die Freiheit zurück über Erschaffnes und 
Unerschaffnes: und wer kennt, wie du sie kennst, die Wollust des 
Zukünftigen? 
 
Oh meine Seele, ich lehrte dich das Verachten, das nicht wie ein 
Wurmfrass kommt, das grosse, das liebende Verachten, welches am 
meisten liebt, wo es am meisten verachtet. 
 
Oh meine Seele, ich lehrte dich so überreden, dass du zu dir die 
Gründe selber überredest: der Sonne gleich, die das Meer noch zu 
seiner Höhe überredet. 
 
Oh meine Seele, ich nahm von dir alles Gehorchen Kniebeugen und 
Herr-Sagen; ich gab dir selber den Namen "Wende der Noth" und 
"Schicksal". 
 
Oh meine Seele, ich gab dir neue Namen und bunte Spielwerke, ich hiess 
dich "Schicksal" und "Umfang der Umfänge" und "Nabelschnur der Zeit" 
und "azurne Glocke". 
 
Oh meine Seele, deinem Erdreich gab ich alle Weisheit zu trinken, 
alle neuen Weine und auch alle unvordenklich alten starken Weine der 
Weisheit. 
 
Oh meine Seele, jede Sonne goss ich auf dich und jede Nacht und 
jedes Schweigen und jede Sehnsucht: - da wuchsest du mir auf wie ein 
Weinstock. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 184

 
Oh meine Seele, überreich und schwer stehst du nun da, ein Weinstock 
mit schwellenden Eutern und gedrängten braunen Gold-Weintrauben: - 
 
- gedrängt und gedrückt von deinem Glücke, wartend vor Überflusse und 
schamhaft noch ob deines Wartens. 
 
Oh meine Seele, es giebt nun nirgends eine Seele, die liebender wäre 
und umfangender und umfänglicher! Wo wäre Zukunft und Vergangnes näher 
beisammen als bei dir? 
 
Oh meine Seele, ich gab dir Alles, und alle meine Hände sind an 
dich leer geworden: - und nun! Nun sagst du mir lächelnd und voll 
Schwermuth: "Wer von uns hat zu danken? - 
 
- hat der Geber nicht zu danken, dass der Nehmende nahm? Ist Schenken 
nicht eine Nothdurft? Ist Nehmen nicht - Erbarmen?" - 
 
Oh meine Seele, ich verstehe das Lächeln deiner Schwermuth: dein 
Über-Reichthum selber streckt nun sehnende Hände aus! 
 
Deine Fülle blickt über brausende Meere hin und sucht und wartet; die 
Sehnsucht der Über-Fülle blickt aus deinem lächelnden Augen-Himmel! 
 
Und wahrlich, oh meine Seele! Wer sähe dein Lächeln und schmelze nicht 
vor Thränen? Die Engel selber schmelzen vor Thränen ob der Über-Güte 
deines Lächelns. 
 
Deine Güte und Über-Güte ist es, die nicht klagen und weinen will: und 
doch sehnt sich, oh meine Seele, dein Lächeln nach Thränen und dein 
zitternder Mund nach Schluchzen. 
 
"Ist alles Weinen nicht ein Klagen? Und alles Klagen nicht ein 
Anklagen?" Also redest du zu dir selber, und darum willst du, oh meine 
Seele, lieber lächeln, als dein Leid ausschütten. 
 
- in stürzende Thränen ausschütten all dein Leid über deine Fülle und 
über all die Drängniss des Weinstocks nach Winzer und Winzermesser! 
 
Aber willst du nicht weinen, nicht ausweinen deine purpurne 
Schwermuth, so wirst du _singen_ müssen, oh meine Seele! - Siehe, ich 
lächle selber, der ich dir solches vorhersage: 
 
- singen, mit brausendem Gesange, bis alle Meere still werden, dass 
sie deiner Sehnsucht zuhorchen, - 
 
- bis über stille sehnsüchtige Meere der Nachen schwebt, das güldene 
Wunder, um dessen Gold alle guten schlimmen wunderlichen Dinge 
hüpfen: - 
 
- auch vieles grosse und kleine Gethier und Alles, was leichte 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 185

wunderliche Füsse hat, dass es auf veilchenblauen Pfaden laufen 
kann, - 
 
- hin zu dem güldenen Wunder, dem freiwilligen Nachen und zu seinem 
Herrn: das aber ist der Winzer, der mit diamantenem Winzermesser 
wartet, - 
 
- dein grosser Löser, oh meine Seele, der Namenlose - - dem zukünftige 
Gesänge erst Namen finden! Und wahrlich, schon duftet dein Athem nach 
zukünftigen Gesängen, - 
 
- schon glühst du und träumst, schon trinkst du durstig an allen 
tiefen klingenden Trost-Brunnen, schon ruht deine Schwermuth in der 
Seligkeit zukünftiger Gesänge! - - 
 
Oh meine Seele, nun gab ich dir Alles und auch mein 
Letztes, und alle meine Hände sind an dich leer geworden: - 
_dass_ich_dich_singen_hiess_, siehe, das war mein Letztes! 
 
Dass ich dich singen hiess, sprich nun, sprich: _wer_ von uns hat 
jetzt - zu danken? - Besser aber noch: singe mir, singe, oh meine 
Seele! Und mich lass danken! - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Das andere Tanzlied 
 
1. 
 
"In dein Auge schaute ich jüngst, oh Leben: Gold sah ich in deinem 
Nacht-Auge blinken, - mein Herz stand still vor dieser Wollust: 
 
- einen goldenen Kahn sah ich blinken auf mächtigen Gewässern, einen 
sinkenden, trinkenden, wieder winkenden goldenen Schaukel-Kahn! 
 
Nach meinem Fusse, dem tanzwüthigen, warfst du einen Blick, einen 
lachenden fragenden schmelzenden Schaukel-Blick: 
 
Zwei Mal nur regtest du deine Klapper mit kleinen Händen - da 
schaukelte schon mein Fuss vor Tanz-Wuth. - 
 
Meine Fersen bäumten sich, meine Zehen horchten, dich zu verstehen: 
trägt doch der Tänzer sein Ohr - in seinen Zehen! 
 
Zu dir hin sprang ich: da flohst du zurück vor meinem Sprunge; und 
gegen mich züngelte deines fliehenden fliegenden Haars Zunge! 
 
Von dir weg sprang ich und von deinen Schlangen: da standst du schon, 
halbgewandt, das Auge voll Verlangen. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 186

 
Mit krummen Blicken - lehrst du mich krumme Bahnen; auf krummen Bahnen 
lernt mein Fuss - Tücken! 
 
Ich fürchte dich Nahe, ich liebe dich Ferne; deine Flucht lockt mich, 
dein Suchen stockt mich: - ich leide, aber was litt ich um dich nicht 
gerne! 
 
Deren Kälte zündet, deren Hass verführt, deren Flucht bindet, deren 
Spott - rührt: 
 
- wer hasste dich nicht, dich grosse Binderin, Umwinderin, 
Versucherin, Sucherin, Finderin! Wer liebte dich nicht, dich 
unschuldige, ungeduldige, windseilige, kindsäugige Sünderin! 
 
Wohin ziehst du mich jetzt, du Ausbund und Unband? Und jetzt fliehst 
du mich wieder, du süsser Wildfang und Undank! 
 
Ich tanze dir nach, ich folge dir auch auf geringer Spur. Wo bist du? 
Gieb mir die Hand! Oder einen Finger nur! 
 
Hier sind Höhlen und Dickichte: wir werden uns verirren! - Halt! Steh 
still! Siehst du nicht Eulen und Fledermäuse schwirren? 
 
Du Eule! Du Fledermaus! Du willst mich äffen? Wo sind wir? Von den 
Hunden lerntest du diess Heulen und Kläffen. 
 
Du fletschest mich lieblich an mit weissen Zähnlein, deine bösen Augen 
springen gegen mich aus lockichtem Mähnlein! 
 
Das ist ein Tanz über Stock und Stein: ich bin der Jäger, - willst du 
mein Hund oder meine Gemse sein? 
 
Jetzt neben mir! Und geschwind, du boshafte Springerin! Jetzt hinauf! 
Und hinüber! - Wehe! Da fiel ich selber im Springen hin! 
 
Oh sieh mich liegen, du Übermuth, und um Gnade flehn! Gerne möchte ich 
mit dir - lieblichere Pfade gehn! 
 
- der Liebe Pfade durch stille bunte Büsche! Oder dort den See 
entlang: da schwimmen und tanzen Goldfische! 
 
Du bist jetzt müde? Da drüben sind Schafe und Abendröthen: ist es 
nicht schön, zu schlafen, wenn Schäfer flöten? 
 
Du bist so arg müde? Ich trage dich hin, lass nur die Arme sinken! Und 
hast du Durst, - ich hätte wohl Etwas, aber dein Mund will es nicht 
trinken! - 
 
- Oh diese verfluchte flinke gelenke Schlange und Schlupf-Hexe! Wo 
bist du hin? Aber im Gesicht fühle ich von deiner Hand zwei Tupfen und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 187

rothe Klexe! 
 
Ich bin es wahrlich müde, immer dein schafichter Schäfer zu sein! Du 
Hexe, habe ich dir bisher gesungen, nun sollst _du_ mir - schrein! 
 
Nach dem Takt meiner Peitsche sollst du mir tanzen und schrein! Ich 
vergass doch die Peitsche nicht? - Nein!" - 
 
 
2. 
 
Da antwortete mir das Leben also und hielt sich dabei die zierlichen 
Ohren zu: 
 
"Oh Zarathustra! Klatsche doch nicht so fürchterlich mit deiner 
Peitsche! Du weisst es ja: Lärm mordet Gedanken, - und eben kommen mir 
so zärtliche Gedanken. 
 
Wir sind Beide zwei rechte Thunichtgute und Thunichtböse. Jenseits von 
Gut und Böse fanden wir unser Eiland und unsre grüne Wiese - wir Zwei 
allein! Darum müssen wir schon einander gut sein! 
 
Und lieben wir uns auch nicht von Grund aus -, muss man sich denn gram 
sein, wenn man sich nicht von Grund aus liebt? 
 
Und dass ich dir gut bin und oft zu gut, Das weisst du: und der Grund 
ist, dass ich auf deine Weisheit eifersüchtig bin. Ah, diese tolle 
alte Närrin von Weisheit! 
 
Wenn dir deine Weisheit einmal davonliefe, ach! da liefe dir schnell 
auch meine Liebe noch davon." - 
 
Darauf blickte das Leben nachdenklich hinter sich und um sich und 
sagte leise: "Oh Zarathustra, du bist mir nicht treu genug! 
 
Du liebst mich lange nicht so sehr wie du redest; ich weiss, du denkst 
daran, dass du mich bald verlassen willst. 
 
Es giebt eine alte schwere schwere Brumm-Glocke: die brummt Nachts bis 
zu deiner Höhle hinauf: - 
 
- hörst du diese Glocke Mitternachts die Stunde schlagen, so denkst du 
zwischen Eins und Zwölf daran - 
 
- du denkst daran, oh Zarathustra, ich weiss es, dass du mich bald 
verlassen willst!" - 
 
"Ja, antwortete ich zögernd, aber du weisst es auch -" Und ich sagte 
ihr Etwas in's Ohr, mitten hinein zwischen ihre verwirrten gelben 
thörichten Haar-Zotteln. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 188

Du _weisst_ Das, oh Zarathustra? Das weiss Niemand. - - 
 
Und wir sahen uns an und blickten auf die grüne Wiese, über welche 
eben der kühle Abend lief, und weinten mit einander. - Damals aber war 
mir das Leben lieber, als je alle meine Weisheit. - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
3. 
 
        Eins! 
    Oh Mensch! Gieb Acht! 
        Zwei! 
    Was spricht die tiefe Mitternacht? 
        Drei! 
    "Ich schlief, ich schlief -," 
        Vier! 
    "Auf tiefen Traum bin ich erwacht:-" 
        Fünf! 
    "Die Welt ist tief," 
        Sechs! 
    "Und tiefer als der Tag gedacht." 
        Sieben! 
    "Tief ist ihr Weh -," 
        Acht! 
    "Lust - tiefer noch als Herzeleid:" 
        Neun! 
    "Weh spricht: Vergeh!" 
        Zehn! 
    "Doch alle Lust will Ewigkeit -," 
        Elf! 
    "- will tiefe, tiefe Ewigkeit!" 
        Zwölf! 
 
 
 
Die sieben Siegel 
 
(Oder: das Ja- und Amen-Lied) 
 
1. 
 
Wenn ich ein Wahrsager bin und voll jenes wahrsagerischen Geistes, der 
auf hohem Joche zwischen zwei Meeren wandelt, - 
 
zwischen Vergangenem und Zukünftigem als schwere Wolke wandelt, - 
schwülen Niederungen feind und Allem, was müde ist und nicht sterben, 
noch leben kann.- 
 
zum Blitze bereit im dunklen Busen und zum erlösenden Lichtstrahle, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 189

schwanger von Blitzen, die Ja! sagen, Ja! lachen, zu wahrsagerischen 
Blitzstrahlen: - 
 
- selig aber ist der also Schwangere! Und wahrlich, lange muss als 
schweres Wetter am Berge hängen, wer einst das Licht der Zukunft 
zünden soll! - 
 
Oh wie sollte ich nicht nach der Ewigkeit brünstig sein und nach dem 
hochzeitlichen Ring der Ringe, - dem Ring de Wiederkunft! 
 
Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder mochte, sei denn dieses 
Weib, das ich lieb: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
 
2. 
 
Wenn mein Zorn je Gräber brach, Grenzsteine rückte und alte Tafeln 
zerbrochen in steile Tiefen rollte: 
 
Wenn mein Hohn je vermoderte Worte zerblies, und ich wie ein Besen kam 
den Kreuzspinnen und als Fegewind alten verdumpften Grabkammern: 
 
Wenn ich je frohlockend sass, wo alte Götter begraben liegen, 
weltsegnend, weltliebend neben den Denkmalen alter Welt-Verleumder: - 
 
- denn selbst Kirchen und Gottes-Gräber liebe ich, wenn der Himmel 
erst reinen Auges durch ihre zerbrochenen Decken blickt; gern sitze 
ich gleich Gras und rothem Mohne auf zerbrochnen Kirchen - 
 
Oh wie sollte ich nicht nach der Ewigkeit brünstig sein und nach dem 
hochzeitlichen Ring der Ringe, - dem Ring de Wiederkunft! 
 
Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder mochte, sei denn dieses 
Weib, das ich lieb: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
 
3. 
 
Wenn je ein Hauch zu mir kam vom schöpferischen Hauche und von jener 
himmlischen Noth, die noch Zufälle zwingt, Sternen-Reigen zu tanzen: 
 
Wenn ich je mit dem Lachen des schöpferischen Blitzes lachte, dem der 
lange Donner der That grollend, aber gehorsam nachfolgt: 
 
Wenn ich je am Göttertisch der Erde mit Göttern Würfel spielte, dass 
die Erde bebte und brach und Feuerflüsse heraufschnob: - 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 190

- denn ein Göttertisch ist die Erde, und zitternd von schöpferischen 
neuen Worten und Götter-Würfen: - 
 
Oh wie sollte ich nicht nach der Ewigkeit brünstig sein und nach dem 
hochzeitlichen Ring der Ringe, - dem Ring de Wiederkunft! 
 
Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder mochte, sei denn dieses 
Weib, das ich lieb: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
 
4. 
 
Wenn ich je vollen Zuges trank aus jenem schäumenden Würz- und 
Mischkruge, in dem alle Dinge gut gemischt sind: 
 
Wenn meine Hand je Fernstes zum Nächsten goss und Feuer zu Geist und 
Lust zu Leid und Schlimmstes zum Gütigsten: 
 
Wenn ich selber ein Korn bin von jenem erlösenden Salze, welches 
macht, dass alle Dinge im Mischkruge gut sich mischen: - 
 
- denn es giebt ein Salz, das Gutes mit Bösem bindet; und auch das 
Böseste ist zum Würzen würdig und zum letzten Überschäumen: - 
 
Oh wie sollte ich nicht nach der Ewigkeit brünstig sein und nach dem 
hochzeitlichen Ring der Ringe, - dem Ring de Wiederkunft! 
 
Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder mochte, sei denn dieses 
Weib, das ich lieb: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
 
5. 
 
Wenn ich dem Meere hold bin und Allem, was Meeres-Art ist, und am 
holdesten noch, wenn es mir zornig widerspricht: 
 
Wenn jene suchende Lust in mir ist, die nach Unentdecktem die Segel 
treibt, wenn eine Seefahrer-Lust in meiner Lust ist: 
 
Wenn je mein Frohlocken rief: "die Küste schwand, - nun fiel mir die 
letzte Kette ab - 
 
- das Grenzenlose braust um mich, weit hinaus glänzt mir Raum und 
Zeit, wohlan! wohlauf! altes Herz!" - 
 
Oh wie sollte ich nicht nach der Ewigkeit brünstig sein und nach dem 
hochzeitlichen Ring der Ringe, - dem Ring de Wiederkunft! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 191

 
Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder mochte, sei denn dieses 
Weib, das ich lieb: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
 
6. 
 
Wenn meine Tugend eines Tänzers Tugend ist, und ich oft mit beiden 
Füssen in gold-smaragdenes Entzücken sprang: 
 
Wenn meine Bosheit eine lachende Bosheit ist, heimisch unter 
Rosenhängen und Lilien-Hecken: 
 
- im Lachen nämlich ist alles Böse bei einander, aber heilig- und 
losgesprochen durch seine eigne Seligkeit: - 
 
Und wenn Das mein A und O ist, dass alles Schwere leicht, aller Leib 
Tänzer, aller Geist Vogel werde: und wahrlich, Das ist mein A und O! - 
 
Oh wie sollte ich nicht nach der Ewigkeit brünstig sein und nach dem 
hochzeitlichen Ring der Ringe, - dem Ring de Wiederkunft! 
 
Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder mochte, sei denn dieses 
Weib, das ich lieb: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
 
7. 
 
Wenn ich je stille Himmel über mir ausspannte und mit eignen Flügeln 
in eigne Himmel flog: 
 
Wenn ich spielend in tiefen Licht-Fernen schwamm, und meiner Freiheit 
Vogel-Weisheit kam: - 
 
- so aber spricht Vogel-Weisheit: "Siehe, es giebt kein Oben, kein 
Unten! Wirf dich umher, hinaus, zurück, du Leichter! Singe! sprich 
nicht mehr! 
 
- sind alle Worte nicht für die Schweren gemacht? Lügen dem Leichten 
nicht alle Worte! Singe! sprich nicht mehr!" - 
 
Oh wie sollte ich nicht nach der Ewigkeit brünstig sein und nach dem 
hochzeitlichen Ring der Ringe, - dem Ring de Wiederkunft! 
 
Nie noch fand ich das Weib, von dem ich Kinder mochte, sei denn dieses 
Weib, das ich lieb: denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 192

Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit! 
 
 
 
 
Vierter und letzter Theil 
 
Ach, wo in der Welt geschahen grössere Thorheiten, als bei den 
Mitleidigen? Und was in der Weit stiftete mehr Leid, als die 
Thorheiten der Mitleidigen? 
 
Wehe allen Liebenden, die nicht noch eine Höhe haben, welche über 
ihrem Mitleiden ist! 
 
Also sprach der Teufel einst zu mir: "auch Gott hat seine Hölle: das 
ist seine Liebe zu den Menschen." 
 
Und jüngst hörte ich ihn diess Wort sagen: "Gott ist todt; an seinem 
Mitleiden mit den Menschen ist Gott gestorben." 
 
Zarathustra, Von den Mitleidigen 
 
 
 
Das Honig-Opfer 
 
- Und wieder liefen Monde und Jahre über Zarathustra's Seele, und er 
achtete dessen nicht; sein Haar aber wurde weiss. Eines Tages, als 
er auf einem Steine vor seiner Höhle sass und still hinausschaute, - 
man schaut aber dort auf das Meer hinaus, und hinweg über gewundene 
Abgründe - da giengen seine Thiere nachdenklich um ihn herum und 
stellten sich endlich vor ihn hin. 
 
"Oh Zarathustra, sagten sie, schaust du wohl aus nach deinem Glücke?" 
- "Was liegt am Glücke! antwortete er, ich trachte lange nicht mehr 
nach Glücke, ich trachte nach meinem Werke." - "Oh Zarathustra, 
redeten die Thiere abermals, Das sagst du als Einer, der des Guten 
übergenug hat. Liegst du nicht in einem himmelblauen See von Glück?" 
- "Ihr Schalks-Narren, antwortete Zarathustra und lächelte, wie gut 
wähltet ihr das Gleichniss! Aber ihr wisst auch, dass mein Glück 
schwer ist und nicht wie eine flüssige Wasserwelle: es drängt mich und 
will nicht von mir und thut gleich geschmolzenem Peche." - 
 
Da giengen die Thiere wieder nachdenklich um ihn herum und stellten 
sich dann abermals vor ihn hin. "Oh Zarathustra, sagten sie, _daher_ 
also kommt es, dass du selber immer gelber und dunkler wirst, obschon 
dein Haar weiss und flächsern aussehen will? Siehe doch, du sitzest in 
deinem Peche!" - "Was sagt ihr da, meine Thiere, sagte Zarathustra und 
lachte dazu, wahrlich, ich lästerte als ich von Peche sprach. Wie mir 
geschieht, so geht es allen Früchten, die reif werden. Es ist der 
_Honig_ in meinen Adern, der mein Blut dicker und auch meine Seele 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 193

stiller macht." - "So wird es sein, oh Zarathustra, antworteten die 
Thiere und drängten sich an ihn; willst du aber nicht heute auf einen 
hohen Berg steigen? Die Luft ist rein, und man sieht heute mehr von 
der Welt als jemals." - "Ja, meine Thiere, antwortete er, ihr rathet 
trefflich und mir nach dem Herzen: ich will heute auf einen hohen 
Berg steigen! Aber sorgt, dass dort Honig mir zur Hand sei, gelber, 
weisser, guter, eisfrischer Waben-Goldhonig. Denn wisset, ich will 
droben das Honig-Opfer bringen." - 
 
Als Zarathustra aber oben auf der Höhe war, sandte er die Thiere heim, 
die ihn geleitet hatten, und fand, dass er nunmehr allein sei: - da 
lachte er aus ganzem Herzen, sah sich um und sprach also: 
 
Dass ich von Opfern sprach und Honig-Opfern, eine List war's nur 
meiner Rede und, wahrlich, eine nützliche Thorheit! Hier oben 
darf ich schon freier reden, als vor Einsiedler-Höhlen und 
Einsiedler-Hausthieren. 
 
Was opfern! Ich verschwende, was mir geschenkt wird, ich Verschwender 
mit tausend Händen: wie dürfte ich Das noch - Opfern heissen! 
 
Und als ich nach Honig begehrte, begehrte ich nur nach Köder und 
süssem Seime und Schleime, nach dem auch Brummbären und wunderliche 
mürrische böse Vögel die Zunge lecken: 
 
- nach dem besten Köder, wie er Jägern und Fischfängern noththut. Denn 
wenn die Welt wie ein dunkler Thierwald ist und aller wilden Jäger 
Lustgarten, so dünkt sie mich noch mehr und lieber ein abgründliches 
reiches Meer, 
 
- ein Meer voll bunter Fische und Krebse, nach dem es auch Götter 
gelüsten möchte, dass sie an ihm zu Fischern würden und zu 
Netz-Auswerfern: so reich ist die Welt an Wunderlichem, grossem und 
kleinem! 
 
Sonderlich die Menschen-Welt, das Menschen-Meer: - nach _dem_ werfe 
ich nun meine goldene Angelruthe aus und spreche: thue dich auf, du 
Menschen-Abgrund! 
 
Thue dich auf und wirf mir deine Fische und Glitzer-Krebse zu! 
Mit meinem besten Köder ködere ich mir heute die wunderlichsten 
Menschen-Fische! 
 
- mein Glück selber werfe ich hinaus in alle Weiten und Fernen, 
zwischen Aufgang, Mittag und Niedergang, ob nicht an meinem Glücke 
viele Menschen-Fische zerrn und zappeln lernen. 
 
Bis sie, anbeissend an meine spitzen verborgenen Haken, hinauf müssen 
in _meine_ Höhe, die buntesten Abgrund-Gründlinge zu dem boshaftigsten 
aller Menschen- Fischfänger. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 194

_Der_ nämlich bin ich von Grund und Anbeginn, ziehend, heranziehend, 
hinaufziehend, aufziehend, ein Zieher, Züchter und Zuchtmeister, der 
sich nicht umsonst einstmals zusprach: "Werde, der du bist!" 
 
Also mögen nunmehr die Menschen zu mir _hinauf_ kommen: denn noch 
warte ich der Zeichen, dass es Zeit sei zu meinem Niedergange, noch 
gehe ich selber nicht unter, wie ich muss, unter Menschen. 
 
Dazu warte ich hier, listig und spöttisch auf hohen Bergen, kein 
Ungeduldiger, kein Geduldiger, vielmehr Einer, der auch die Geduld 
verlernt hat, - weil er nicht mehr "duldet." 
 
Mein Schicksal nämlich lässt mir Zeit: es vergass mich wohl? Oder 
sitzt es hinter einem grossen Steine im Schatten und fängt Fliegen? 
 
Und wahrlich, ich bin ihm gut darob, meinem ewigen Schicksale, dass 
es mich nicht hetzt und drängt und mir Zeit zu Possen lässt und 
Bosheiten: also dass ich heute zu einem Fischfange auf diesen hohen 
Berg stieg. 
 
Fieng wohl je ein Mensch auf hohen Bergen Fische? Und wenn es auch 
eine Thorheit ist, was ich hier oben will und treibe: besser noch 
Diess, als dass ich da unten feierlich würde vor Warten und grün und 
gelb - 
 
- ein gespreitzter Zornschnauber vor Warten, ein heiliger Heule-Sturm 
aus Bergen, ein Ungeduldiger, der in die Thäler hinabruft: "Hört, oder 
ich peitsche euch mit der Geissel Gottes!" 
 
Nicht dass ich solchen Zürnern darob gram würde: zum Lachen sind 
sie mir gut genung! Ungeduldig müssen sie schon sein, diese grossen 
Lärmtrommeln, welche heute oder niemals zu Worte kommen! 
 
Ich aber und mein Schicksal - wir reden nicht zum Heute, wir reden 
auch nicht zum Niemals: wir haben zum Reden schon Geduld und Zeit und 
Überzeit. Denn einst muss er doch kommen und darf nicht vorübergehn. 
 
Wer muss einst kommen und darf nicht vorübergehn? Unser grosser Hazar, 
das ist unser grosses fernes Menschen-Reich, das Zarathustra-Reich von 
tausend Jahren - - 
 
Wie ferne mag solches "Ferne" sein? was geht's mich an! Aber darum 
steht es mir doch nicht minder fest -, mit beiden Füssen stehe ich 
sicher auf diesem Grunde, 
 
- auf einem ewigen Grunde, auf hartem Urgesteine, auf diesem höchsten 
härtesten Urgebirge, zu dem alle Winde kommen als zur Wetterscheide, 
fragend nach Wo? und Woher? und Wohinaus? 
 
Hier lache, lache meine helle heile Bosheit! Von hohen Bergen wirf 
hinab dein glitzerndes Spott-Gelächter! Ködere mit deinem Glitzern mir 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 195

die schönsten Menschen-Fische! 
 
Und was in allen Meeren _mir_ zugehört, mein An-und-für-mich in allen 
Dingen - _Das_ fische mir heraus, _Das_ führe zu mir herauf: dess 
warte ich, der boshaftigste aller Fischfänger. 
 
Hinaus, hinaus, meine Angel! Hinein, hinab, Köder meines Glücks! 
Träufle deinen süssesten Thau, mein Herzens-Honig! Beisse, meine 
Angel, in den Bauch aller schwarzen Trübsal! 
 
Hinaus, hinaus, mein Auge! Oh welche vielen Meere rings um mich, welch 
dämmernde Menschen-Zukünfte! Und über mir - welch rosenrothe Stille! 
Welch entwölktes Schweigen! 
 
 
 
Der Nothschrei 
 
Des nächsten Tages sass Zarathustra wieder auf seinem Steine vor der 
Höhle, während die Thiere draussen in der Welt herumschweiften, dass 
sie neue Nahrung heimbrächten, - auch neuen Honig: denn Zarathustra 
hatte den alten Honig bis auf das letzte Korn verthan und 
verschwendet. Als er aber dermaassen dasass, mit einem Stecken in 
der Hand, und den Schatten seiner Gestalt auf der Erde abzeichnete, 
nachdenkend und, wahrlich! nicht über sich und seinen Schatten - da 
erschrak er mit Einem Male und fuhr zusammen: denn er sahe neben 
seinem Schatten noch einen andern Schatten. Und wie er schnell um sich 
blickte und aufstand, siehe, da stand der Wahrsager neben ihm, der 
selbe, den er einstmals an seinem Tische gespeist und getränkt hatte, 
der Verkündiger der grossen Müdigkeit, welcher lehrte: "Alles ist 
gleich, es lohnt sich Nichts, Welt ist ohne Sinn, Wissen würgt." Aber 
sein Antlitz hatte sich inzwischen verwandelt; und als ihm Zarathustra 
in die Augen blickte, wurde sein Herz abermals erschreckt: so viel 
schlimme Verkündigungen und aschgraue Blitze liefen über diess 
Gesicht. 
 
Der Wahrsager, der es wahrgenommen, was sich in Zarathustra's Seele 
zutrug, wischte mit der Hand über sein Antlitz hin, wie als ob er 
dasselbe wegwischen wollte; desgleichen that auch Zarathustra. Und als 
Beide dergestalt sich schweigend gefasst und gekräftigt hatten, gaben 
sie sich die Hände, zum Zeichen, dass sie sich wiedererkennen wollten. 
 
"Sei mir willkommen, sagte Zarathustra, du Wahrsager der grossen 
Müdigkeit, du sollst nicht umsonst einstmals mein Tisch- und 
Gastfreund gewesen sein. Iss und trink auch heute bei mir und vergieb 
es, dass ein vergnügter alter Mann mit dir zu Tische sitzt!" - "Ein 
vergnügter alter Mann? antwortete der Wahrsager, den Kopf schüttelnd: 
wer du aber auch bist oder sein willst, oh Zarathustra, du bist es 
zum Längsten hier Oben gewesen, - dein Nachen soll über Kurzem nicht 
mehr im Trocknen sitzen!" - "Sitze ich denn im Trocknen?" fragte 
Zarathustra lachend. - "Die Wellen um deinen Berg, antwortete der 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 196

Wahrsager, steigen und steigen, die Wellen grosser Noth und Trübsal: 
die werden bald auch deinen Nachen heben und dich davontragen." - 
Zarathustra schwieg hierauf und wunderte sich. - "Hörst du noch 
Nichts? fuhr der Wahrsager fort: rauscht und braust es nicht herauf 
aus der Tiefe?" - Zarathustra schwieg abermals und horchte: da hörte 
er einen langen, langen Schrei, welchen die Abgründe sich zuwarfen und 
weitergaben, denn keiner wollte ihn behalten: so böse klang er. 
 
"Du schlimmer Verkündiger, sprach endlich Zarathustra, das ist ein 
Nothschrei und der Schrei eines Menschen, der mag wohl aus einem 
schwarzen Meere kommen. Aber was geht mich Menschen-Noth an! Meine 
letzte Sünde, die mir aufgespart blieb, - weisst du wohl, wie sie 
heisst?" 
 
- "Mitleiden! antwortete der Wahrsager aus einem überströmenden Herzen 
und hob beide Hände empor - oh Zarathustra, ich komme, dass ich dich 
zu deiner letzten Sünde verführe!" - 
 
Und kaum waren diese Worte gesprochen, da erscholl der Schrei 
abermals, und länger und ängstlicher als vorher, auch schon viel 
näher. "Hörst du? Hörst du, oh Zarathustra? rief der Wahrsager, dir 
gilt der Schrei, dich ruft er: komm, komm, komm, es ist Zeit, es ist 
höchste Zeit!" - 
 
Zarathustra schwieg hierauf, verwirrt und erschüttert; endlich fragte 
er, wie Einer, der bei sich selber zögert: "Und wer ist das, der dort 
mich ruft?" 
 
"Aber du weisst es ja, antwortete der Wahrsager heftig, was verbirgst 
du dich? _Der_höhere_Mensch_ ist es, der nach dir schreit!" 
 
"Der höhere Mensch? schrie Zarathustra von Grausen erfasst: was will 
_der_? Was will _der_? Der höhere Mensch! Was will der hier?" - und 
seine Haut bedeckte sich mit Schweiss. 
 
Der Wahrsager aber antwortete nicht auf die Angst Zarathustra's, 
sondern horchte und horchte nach der Tiefe zu. Als es jedoch lange 
Zeit dort stille blieb, wandte er seinen Blick zurück und sahe 
Zarathustra stehn und zittern. 
 
"Oh Zarathustra, hob er mit trauriger Stimme an, du stehst nicht da 
wie Einer, den sein Glück drehend macht: du wirst tanzen müssen, dass 
du mir nicht umfällst! 
 
Aber wenn du auch vor mir tanzen wolltest und alle deine Seitensprünge 
springen: Niemand soll mir doch sagen dürfen: `Siehe, hier tanzt der 
letzte frohe Mensch!` 
 
Umsonst käme Einer auf diese Höhe, der den hier suchte: Höhlen fände 
er wohl und Hinter-Höhlen, Verstecke für Versteckte, aber nicht 
Glücks-Schachte und Schatzkammern und neue Glücks-Goldadern. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 197

 
Glück - wie fände man wohl das Glück bei solchen Vergrabenen und 
Einsiedlern! Muss ich das letzte Glück noch auf glückseligen Inseln 
suchen und ferne zwischen vergessenen Meeren? 
 
Aber Alles ist gleich, es lohnt sich Nichts, es hilft kein Suchen, es 
giebt auch keine glückseligen Inseln mehr!" - - 
 
Also seufzte der Wahrsager; bei seinem letzten Seufzer aber wurde 
Zarathustra wieder hell und sicher, gleich Einem, der aus einem tiefen 
Schlunde an's Licht kommt. "Nein! Nein! Drei Mal Nein! rief er mit 
starker Stimme und strich sich den Bart - _Das_ weiss ich besser! 
Es giebt noch glückselige Inseln! Stille _davon_, du seufzender 
Trauersack! 
 
Höre _davon_ auf zu plätschern, du Regenwolke am Vormittag! Stehe ich 
denn nicht schon da, nass von deiner Trübsal und begossen wie ein 
Hund? 
 
Nun schüttle ich mich und laufe dir davon, dass ich wieder trocken 
werde: dess darfst du nicht Wunder haben! Dünke ich dir unhöflich? 
Aber hier ist _mein_ Hof. 
 
Was aber deinen höheren Menschen angeht: wohlan! ich suche ihn flugs 
in jenen Wäldern: _daher_ kam sein Schrei. Vielleicht bedrängt ihn da 
ein böses Thier. 
 
Er ist in _meinem_ Bereiche: darin soll er mir nicht zu Schaden 
kommen! Und wahrlich, es giebt viele böse Thiere bei mir." - 
 
Mit diesen Worten wandte sich Zarathustra zum Gehen. Da sprach der 
Wahrsager: "Oh Zarathustra, du bist ein Schelm! 
 
Ich weiss es schon: du willst mich los sein! Lieber noch läufst du in 
die Wälder und stellst bösen Thieren nach! 
 
Aber was hilft es dir? Des Abends wirst du doch mich wiederhaben, in 
deiner eignen Höhle werde ich dasitzen, geduldig und schwer wie ein 
Klotz - und auf dich warten!" 
 
"So sei's! rief Zarathustra zurück im Fortgehn: und was mein ist in 
meiner Höhle, gehört auch dir, meinem Gastfreunde! 
 
Solltest du aber drin noch Honig finden, wohlan! so lecke ihn nur auf, 
du Brummbär, und versüsse deine Seele! Am Abende nämlich wollen wir 
Beide guter Dinge sein, 
 
- guter Dinge und froh darob, dass dieser Tag zu Ende gieng! Und du 
selber sollst zu meinen Liedern als mein Tanzbär tanzen. 
 
Du glaubst nicht daran? Du schüttelst den Kopf? Wohlan! Wohlauf! Alter 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 198

Bär! Aber auch ich - bin ein Wahrsager." 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Gespräch mit den Königen 
 
1. 
 
Zarathustra war noch keine Stunde in seinen Bergen und Wäldern 
unterwegs, da sahe er mit Einem Male einen seltsamen Aufzug. Gerade 
auf dem Wege, den er hinabwollte, kamen zwei Könige gegangen, mit 
Kronen und Purpurgürteln geschmückt und bunt wie Flamingo-Vögel: die 
trieben einen beladenen Esel vor sich her. "Was wollen diese Könige 
in meinem Reiche?" sprach Zarathustra erstaunt zu seinem Herzen und 
versteckte Sich geschwind hinter einem Busche. Als aber die Könige bis 
zu ihm herankamen, sagte er, halblaut, wie Einer, der zu sich allein 
redet: "Seltsam! Seltsam! Wie reimt sich Das zusammen? Zwei Könige 
sehe ich - und nur Einen Esel!" 
 
Da machten die beiden Könige Halt, lächelten, sahen nach der Stelle 
hin, woher die Stimme kam, und sahen sich nachher selber in's Gesicht. 
"Solcherlei denkt man wohl auch unter uns, sagte der König zur 
Rechten, aber man spricht es nicht aus." 
 
Der König zur Linken aber zuckte mit den Achseln und antwortete: "Das 
mag wohl ein Ziegenhirt sein. Oder ein Einsiedler, der zu lange unter 
Felsen und Bäumen lebte. Gar keine Gesellschaft nämlich verdirbt auch 
die guten Sitten." 
 
"Die guten Sitten? entgegnete unwillig und bitter der andre König: wem 
laufen wir denn aus dem Wege? Ist es nicht den `guten Sitten`? Unsrer 
`guten Gesellschaft`? 
 
Lieber, wahrlich, unter Einsiedlern und Ziegenhirten als mit unserm 
vergoldeten falschen überschminkten Pöbel leben, - ob er sich schon 
`gute Gesellschaft` heisst, 
 
- ob er sich schon `Adel` heisst. Aber da ist Alles falsch und faul, 
voran das Blut, Dank alten schlechten Krankheiten und schlechteren 
Heil-Künstlern. 
 
Der Beste und Liebste ist mir heute noch ein gesunder Bauer, grob, 
listig, hartnäckig, langhaltig: das ist heute die vornehmste Art. 
 
Der Bauer ist heute der Beste; und Bauern-Art sollte Herr sein! Aber 
es ist das Reich des Pöbels, - ich lasse mir Nichts mehr vormachen. 
Pöbel aber, das heisst: Mischmasch. 
 
Pöbel-Mischmasch: darin ist Alles in Allem durcheinander, Heiliger und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 199

Hallunke und Junker und Jude und jeglich Vieh aus der Arche Noäh. 
 
Gute Sitten! Alles ist bei uns falsch und faul. Niemand weiss mehr 
zu verehren: _dem_ gerade laufen wir davon. Es sind süssliche 
zudringliche Hunde, sie vergolden Palmenblätter. 
 
Dieser Ekel würgt mich, dass wir Könige selber falsch wurden, 
überhängt und verkleidet durch alten vergilbten Grossväter-Prunk, 
Schaumünzen für die Dümmsten und die Schlauesten, und wer heute Alles 
mit der Macht Schacher treibt! 
 
Wir _sind_ nicht die Ersten - und müssen es doch _bedeuten_: dieser 
Betrügerei sind wir endlich satt und ekel geworden. 
 
Dem Gesindel giengen wir aus dem Wege, allen diesen Schreihälsen und 
Schreib-Schmeissfliegen, dem Krämer-Gestank, dem Ehrgeiz-Gezappel, dem 
üblen Athem -: pfui, unter dem Gesindel leben, 
 
- pfui, unter dem Gesindel die Ersten zu bedeuten! Ach, Ekel! Ekel! 
Ekel! Was liegt noch an uns Königen!" - 
 
"Deine alte Krankheit fällt dich an, sagte hier der König zur Linken, 
der Ekel fällt dich an, mein armer Bruder. Aber du weisst es doch, es 
hört uns Einer zu." 
 
Sofort erhob sich Zarathustra, der zu diesen Reden Ohren und Augen 
aufgesperrt hatte, aus seinem Schlupfwinkel, trat auf die Könige zu 
und begann: 
 
"Der Euch zuhört, der Euch gerne zuhört, ihr Könige, der heisst 
Zarathustra. 
 
Ich bin Zarathustra, der einst sprach: `Was liegt noch an Königen!` 
Vergebt mir, ich freute mich, als Ihr zu einander sagtet: `Was liegt 
an uns Königen!` 
 
Hier aber ist _mein_ Reich und meine Herrschaft: was mögt Ihr wohl 
in meinem Reiche suchen? Vielleicht aber _fandet_ Ihr unterwegs, was 
_ich_ suche: nämlich den höheren Menschen." 
 
Als Diess die Könige hörten, schlugen sie sich an die Brust und 
sprachen mit Einem Munde: "Wir sind erkannt! 
 
Mit dem Schwerte dieses Wortes zerhaust du unsres Herzens dickste 
Finsterniss. Du entdecktest unsre Noth, denn siehe! Wir sind 
unterwegs, dass wir den höheren Menschen fänden - 
 
- den Menschen, der höher ist als wir: ob wir gleich Könige sind. Ihm 
führen wir diesen Esel zu. Der höchste Mensch nämlich soll auf Erden 
auch der höchste Herr sein. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 200

Es giebt kein härteres Unglück in allem Menschen-Schicksale, als wenn 
die Mächtigen der Erde nicht auch die ersten Menschen sind. Da wird 
Alles falsch und schief und ungeheuer. 
 
Und wenn sie gar die letzten sind und mehr Vieh als Mensch: da 
steigt und steigt der Pöbel im Preise, und endlich spricht gar die 
Pöbel-Tugend: `siehe, ich allein bin Tugend!` - 
 
Was hörte ich eben? antwortete Zarathustra; welche Weisheit bei 
Königen! Ich bin entzückt, und, wahrlich, schon gelüstet's mich, einen 
Reim darauf zu machen: - 
 
- mag es auch ein Reim werden, der nicht für Jedermanns Ohren taugt. 
Ich verlernte seit langem schon die Rücksicht auf lange Ohren. Wohlan! 
Wohlauf! 
 
(Hier aber geschah es, dass auch der Esel zu Worte kam: er sagte aber 
deutlich und mit bösem Willen I-A.) 
 
    Einstmals - ich glaub', im Jahr des Heiles Eins - 
    Sprach die Sibylle, trunken sonder Weins: 
    `Weh, nun geht's schief! 
    Verfall! Verfall! Nie sank die Welt so tief! 
    Rom sank zur Hure und zur Huren-Bude, 
    Rom's Caesar sank zum Vieh, Gott selbst - ward Jude!`" 
 
 
2. 
 
An diesen Reimen Zarathustra's weideten sich die Könige; der König zur 
Rechten aber sprach: "oh Zarathustra, wie gut thaten wir, dass wir 
auszogen, dich zu sehn! 
 
Deine Feinde nämlich zeigten uns dein Bild in ihrem Spiegel: da 
blicktest du mit der Fratze eines Teufels und hohnlachend: also dass 
wir uns vor dir fürchteten. 
 
Aber was half's! Immer wieder stachst du uns in Ohr und Herz mit 
deinen Sprüchen. Da sprachen wir endlich: was liegt daran, wie er 
aussieht! 
 
Wir müssen ihn _hören_, ihn, der lehrt `ihr sollt den Frieden lieben 
als Mittel zu neuen Kriegen, und den kurzen Frieden mehr als den 
langen!` 
 
Niemand sprach je so kriegerische Worte: `Was ist gut? Tapfer sein ist 
gut. Der gute Krieg ist's, der jede Sache heiligt.` 
 
Oh Zarathustra, unsrer Väter Blut rührte sich bei solchen Worten in 
unserm Leibe: das war wie die Rede des Frühlings zu alten Weinfässern. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 201

Wenn die Schwerter durcheinander liefen gleich rothgefleckten 
Schlangen, da wurden unsre Väter dem Leben gut; alles Friedens Sonne 
dünkte sie flau und lau, der lange Frieden aber machte Scham. 
 
Wie sie seufzten, unsre Väter, wenn sie an der Wand blitzblanke 
ausgedorrte Schwerter sahen! Denen gleich dürsteten sie nach Krieg. 
Ein Schwert nämlich will Blut trinken und funkelt vor Begierde." - - 
 
- Als die Könige dergestalt mit Eifer von dem Glück ihrer Väter 
redeten und schwätzten, überkam Zarathustra keine kleine Lust, ihres 
Eifers zu spotten: denn ersichtlich waren es sehr friedfertige Könige, 
welche er vor sich sah, solche mit alten und feinen Gesichtern. Aber 
er bezwang sich. "Wohlan! sprach er, dorthin führt der Weg, da liegt 
die Höhle Zarathustra's; und dieser Tag soll einen langen Abend haben! 
Jetzt aber ruft mich eilig ein Nothschrei fort von Euch. 
 
Es ehrt meine Höhle, wenn Könige in ihr sitzen und warten wollen: 
aber, freilich, Ihr werdet lange warten müssen! 
 
Je nun! Was thut's! Wo lernt man heute besser warten als an Höfen? Und 
der Könige ganze Tugend, die ihnen übrig blieb, - heisst sie heute 
nicht: Warten-_können_?" 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Der Blutegel 
 
Und Zarathustra gieng nachdenklich weiter und tiefer, durch Wälder und 
vorbei an moorigen Gründen; wie es aber Jedem ergeht, der über schwere 
Dinge nachdenkt, so trat er unversehens dabei auf einen Menschen. Und 
siehe, da sprützten ihm mit Einem Male ein Weheschrei und zwei Flüche 
und zwanzig schlimme Schimpfworte in's Gesicht: also dass er in seinem 
Schrecken den Stock erhob und auch auf den Getretenen noch zuschlug. 
Gleich darauf aber kam ihm die Besinnung; und sein Herz lachte über 
die Thorheit, die er eben gethan hatte. 
 
"Vergieb, sagte er zu dem Getretenen, der sich grimmig erhoben und 
gesetzt hatte, vergieb und vernimm vor Allem erst ein Gleichniss. 
 
Wie ein Wanderer, der von fernen Dingen träumt, unversehens auf 
einsamer Strasse einen schlafenden Hund anstösst, einen Hund, der in 
der Sonne liegt: 
 
- wie da Beide auffahren, sich anfahren, Todfeinden gleich, diese zwei 
zu Tod Erschrockenen: also ergieng es uns. 
 
Und doch! Und doch - wie wenig hat gefehlt, dass sie einander 
liebkosten, dieser Hund und dieser Einsame! Sind sie doch Beide - 
Einsame!" 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 202

 
- "Wer du auch sein magst, sagte immer noch grimmig der Getretene, 
du trittst mir auch mit deinem Gleichniss zu nahe, und nicht nur mit 
deinem Fusse! 
 
Siehe doch, bin ich denn ein Hund?" - und dabei erhob sich der 
Sitzende und zog seinen nackten Arm aus dem Sumpfe. Zuerst nämlich 
hatte er ausgestreckt am Boden gelegen, verborgen und unkenntlich 
gleich Solchen, die einem Sumpf-Wilde auflauern. 
 
"Aber was treibst du doch!" rief Zarathustra erschreckt, denn er 
sahe, dass über den nackten Arm weg viel Blut floss, - was ist dir 
zugestossen? Biss dich, du Unseliger, ein schlimmes Thier? 
 
Der Blutende lachte, immer noch erzürnt. "Was geht's dich an! sagte er 
und wollte weitergehn. Hier bin ich heim und in meinem Bereiche. Mag 
mich fragen, wer da will: einem Tölpel aber werde ich schwerlich 
antworten." 
 
"Du irrst, sagte Zarathustra mitleidig und hielt ihn fest, du irrst: 
hier bist du nicht bei dir, sondern in meinem Reiche, und darin soll 
mir Keiner zu Schaden kommen. 
 
Nenne mich aber immerhin, wie du willst, - ich bin, der ich sein muss. 
Ich selber heisse mich Zarathustra. 
 
Wohlan! Dort hinauf geht der Weg zu Zarathustra's Höhle: die ist nicht 
fern, - willst du nicht bei mir deiner Wunden warten? 
 
Es gieng dir schlimm, du Unseliger, in diesem Leben: erst biss dich 
das Thier, und dann - trat dich der Mensch!" - - 
 
Als aber der Getretene den Namen Zarathustra's hörte, verwandelte er 
sich. "Was geschieht mir doch! rief er aus, _wer_ kümmert mich denn 
noch in diesem Leben, als dieser Eine Mensch, nämlich Zarathustra, und 
jenes Eine Thier, das vom Blute lebt, der Blutegel? 
 
Des Blutegels halber lag ich hier an diesem Sumpfe wie ein Fischer, 
und schon war mein ausgehängter Arm zehn Mal angebissen, da beisst 
noch ein schönerer Igel nach meinem Blute, Zarathustra selber! 
 
Oh Glück! Oh Wunder! Gelobt sei dieser Tag, der mich in diesen Sumpf 
lockte! Gelobt sei der beste lebendigste Schröpfkopf, der heut lebt, 
gelobt sei der grosse Gewissens-Blutegel Zarathustra!" - 
 
Also sprach der Getretene; und Zarathustra freute sich über seine 
Worte und ihre feine ehrfürchtige Art. "Wer bist du? fragte er und 
reichte ihm die Hand, zwischen uns bleibt Viel aufzuklären und 
aufzuheitern: aber schon, dünkt mich, wird es reiner heller Tag." 
 
"Ich bin _der_Gewissenhafte_des_Geistes_, antwortete der Gefragte, und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 203

in Dingen des Geistes nimmt es nicht leicht Einer strenger, enger und 
härter als ich, ausgenommen der, von dem ich's lernte, Zarathustra 
selber. 
 
Lieber Nichts wissen, als Vieles halb wissen! Lieber ein Narr sein auf 
eigne Faust, als ein Weiser nach fremdem Gutdünken! Ich - gehe auf den 
Grund: 
 
- was liegt daran, ob er gross oder klein ist? Ob er Sumpf oder Himmel 
heisst? Eine Hand breit Grund ist mir genung: wenn er nur wirklich 
Grund und Boden ist! 
 
- eine Hand breit Grund: darauf kann man stehn. In der rechten 
Wissen-Gewissenschaft giebt es nichts Grosses und nichts Kleines." 
 
"So bist du vielleicht der Erkenner des Blutegels? fragte Zarathustra; 
und du gehst dem Blutegel nach bis auf die letzten Gründe, du 
Gewissenhafter?" 
 
"Oh Zarathustra, antwortete der Getretene, das wäre ein Ungeheures, 
wie dürfte ich mich dessen unterfangen! 
 
Wess ich aber Meister und Kenner bin, das ist des Blutegels _Hirn_: - 
das ist _meine_ Welt! 
 
Und es ist auch eine Welt! Vergieb aber, dass hier mein Stolz zu Worte 
kommt, denn ich habe hier nicht meines Gleichen. Darum sprach ich 
`hier bin ich heim.` 
 
Wie lange gehe ich schon diesem Einen nach, dem Hirn des Blutegels, 
dass die schlüpfrige Wahrheit mir hier nicht mehr entschlüpfe! Hier 
ist _mein_ Reich! 
 
- darob warf ich alles Andere fort, darob wurde mir alles. Andre 
gleich; und dicht neben meinem Wissen lagert mein schwarzes Unwissen. 
 
Mein Gewissen des Geistes will es so von mir, dass ich Eins weiss und 
sonst Alles nicht weiss: es ekelt mich aller Halben des Geistes, aller 
Dunstigen, Schwebenden, Schwärmerischen. 
 
Wo meine Redlichkeit aufhört, bin ich blind und will auch blind sein. 
Wo ich aber wissen will, will ich auch redlich sein, nämlich hart, 
streng, eng, grausam, unerbittlich. 
 
Dass _du_ einst sprachst, oh Zarathustra: `Geist ist das Leben, das 
selber in's Leben schneidet,` das führte und verführte mich zu deiner 
Lehre. Und, wahrlich, mit eignem Blute mehrte ich mir das eigne 
Wissen!" 
 
- "Wie der Augenschein lehrt," fiel Zarathustra ein; denn immer noch 
floss das Blut an dem nackten Arme des Gewissenhaften herab. Es hatten 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 204

nämlich zehn Blutegel sich in denselben eingebissen. 
 
"Oh du wunderlicher Gesell, wie Viel lehrt mich dieser Augenschein 
da, nämlich du selber! Und nicht Alles dürfte ich vielleicht in deine 
strengen Ohren giessen! 
 
Wohlan! So scheiden wir hier! Doch möchte ich gerne dich wiederfinden. 
Dort hinauf führt der Weg zu meiner Höhle: heute Nacht sollst du dort 
mein lieber Gast sein! 
 
Gerne möchte ich's auch an deinem Leibe wieder gut machen, dass 
Zarathustra dich mit Füssen trat: darüber denke ich nach. Jetzt aber 
ruft mich ein Nothschrei eilig fort von dir." 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Der Zauberer 
 
1. 
 
Als aber Zarathustra um einen Felsen herumbog, da sahe er, nicht 
weit unter sich, auf dem gleichen Wege, einen Menschen, der die 
Glieder warf wie ein Tobsüchtiger und endlich bäuchlings zur Erde 
niederstürzte. "Halt! sprach da Zarathustra zu seinem Herzen, Der 
dort muss wohl der höhere Mensch sein, von ihm kam jener schlimme 
Nothschrei, - ich will sehn, ob da zu helfen ist." Als er aber 
hinzulief, an die Stelle, wo der Mensch auf dem Boden lag, fand er 
einen zitternden alten Mann mit stieren Augen; und wie sehr sich 
Zarathustra mühte, dass er ihn aufrichte und wieder auf seine Beine 
stelle, es war umsonst. Auch schien der Unglückliche nicht zu merken, 
dass jemand um ihn sei; vielmehr sah er sich immer mit rührenden 
Gebärden um, wie ein von aller Welt Verlassener und Vereinsamter. 
Zuletzt aber, nach vielem Zittern, Zucken und Sich-zusammen-Krümmen, 
begann er also zu jammern: 
 
    Wer wärmt mich, wer liebt mich noch? 
    Gebt heisse Hände! 
    Gebt Herzens-Kohlenbecken! 
    Hingestreckt, schaudernd, 
    Halbtodtem gleich, dem man die Füsse wärmt - 
    Geschüttelt, ach! von unbekannten Fiebern, 
    Zitternd vor spitzen eisigen Frost-Pfeilen, 
    Von dir gejagt, Gedanke! 
    Unnennbarer! Verhüllter! Entsetzlicher! 
    Du Jäger hinter Wolken! 
    Darniedergeblitzt von dir, 
    Du höhnisch Auge, das mich aus Dunklem anblickt: 
    - so liege ich, 
    Biege mich, winde mich, gequält 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 205

    Von allen ewigen Martern, 
    Getroffen 
    Von Dir, grausamster Jäger, 
    Du unbekannter - Gott! 
 
    Triff tiefer, 
    Triff Ein Mal noch! 
    Zerstich, zerbrich diess Herz! 
    Was soll diess Martern 
    Mit zähnestumpfen Pfeilen? 
    Was blickst du wieder, 
    Der Menschen-Qual nicht müde, 
    Mit schadenfrohen Götter-Blitz-Augen? 
    Nicht tödten willst du, 
    Nur martern, martern? 
    Wozu - _mich_ martern, 
    Du schadenfroher unbekannter Gott? - 
 
    Haha! Du schleichst heran? 
    Bei solcher Mitternacht 
    Was willst du? Sprich! 
    Du drängst mich, drückst mich - 
    Ha! schon viel zu nahe! 
    Weg! Weg! 
    Du hörst mich athmen, 
    Du behorchst mein Herz, 
    Du Eifersüchtiger - 
    Worauf doch eifersüchtig? 
    Weg! Weg! Wozu die Leiter? 
    Willst _du_hinein_, 
    In's Herz, 
    Einsteigen, in meine heimlichsten 
    Gedanken einsteigen? 
    Schamloser! Unbekannter - Dieb! 
    Was willst du dir erstehlen, 
    Was willst du dir erhorchen, 
    Was willst du dir erfoltern, 
    Du Folterer! 
    Du - Henker-Gott! 
    Oder soll ich, dem Hunde gleich, 
    Vor dir mich wälzen? 
    Hingebend, begeistert-ausser-mir, 
    Dir - Liebe zuwedeln? 
 
    Umsonst! Stich weiter, 
    Grausamster Stachel! Nein, 
    Kein Hund - dein Wild nur bin ich, 
    Grausamster Jäger! 
    Dein stolzester Gefangner, 
    Du Räuber hinter Wolken! 
    Sprich endlich, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 206

    Was willst du, Wegelagerer, von _mir_? 
    Du Blitz-Verhüllter! Unbekannter! Sprich, 
    Was _willst_ du, unbekannter Gott? - - 
 
    Wie? Lösegeld? 
    Was willst du Lösegelds? 
    Verlange Viel - das räth mein Stolz! 
    Und rede kurz - das räth mein andrer Stolz! 
    Haha! 
 
    Mich - willst du? Mich? 
    Mich - ganz? 
 
    Haha! 
    Und marterst mich, Narr, der du bist, 
    Zermarterst meinen Stolz? 
    Gieb _Liebe_ mir - wer wärmt mich noch? 
    Wer liebt mich noch? - gieb heisse Hände, 
    Gieb Herzens-Kohlenbecken, 
    Gieb mir, dem Einsamsten, 
    Den Eis, ach! siebenfaches Eis 
    Nach Feinden selber, 
    Nach Feinden schmachten lehrt, 
    Gieb, ja ergieb, 
    Grausamster Feind, 
    Mir - _dich_! - - 
 
    Davon! 
    Da floh er selber, 
    Mein letzter einziger Genoss, 
    Mein grosser Feind, 
    Mein Unbekannter, 
    Mein Henker-Gott! - 
 
    - Nein! Komm zurück, 
    Mit allen deinen Martern! 
    Zum Letzten aller Einsamen 
    Oh komm zurück! 
    All meine Thränen-Bäche laufen 
    Zu dir den Lauf! 
 
    Und meine letzte Herzens-Flamme - 
    _Dir_ glüht sie auf! 
    Oh komm zurück, 
    Mein unbekannter Gott! Mein Schmerz! Mein letztes - 
                                                        Glück! 
 
 
2. 
 
- Hier aber konnte sich Zarathustra nicht länger halten, nahm seinen 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 207

Stock und schlug mit allen Kräften auf den jammernden los. "Halt ein! 
schrie er ihm zu, mit ingrimmigem Lachen, halt ein, du Schauspieler! 
Du Falschmünzer! Du Lügner aus dem Grunde! Ich erkenne dich wohl! 
 
Ich will dir schon warme Beine machen, du schlimmer Zauberer, ich 
verstehe mich gut darauf, Solchen wie du bist - einzuheizen!" 
 
- "Lass ab, sagte der alte Mann und sprang vom Boden auf, schlage 
nicht mehr, oh Zarathustra! Ich trieb's also nur zum Spiele! 
 
Solcherlei gehört zu meiner Kunst; dich selber wollte ich auf die 
Probe stellen, als ich dir diese Probe gab! Und, wahrlich, du hast 
mich gut durchschaut! 
 
Aber auch du - gabst mir von dir keine kleine Probe: du bist _hart_, 
du weiser Zarathustra! Hart schlägst du zu mit deinen `Wahrheiten`, 
dein Knüttel erzwingt von mir - _diese_ Wahrheit!" 
 
- "Schmeichle nicht, antwortete Zarathustra, immer noch erregt und 
finsterblickend, du Schauspieler aus dem Grunde! Du bist falsch: was 
redest du - von Wahrheit! 
 
Du Pfau der Pfauen, du Meer der Eitelkeit, _was_ spieltest du vor mir, 
du schlimmer Zauberer, an _wen_ sollte ich glauben, als du in solcher 
Gestalt jammertest?" 
 
"Den Büsser des Geistes, sagte der alte Mann, _den_ - spielte ich: du 
selber erfandest einst diess Wort - 
 
- den Dichter und Zauberer, der gegen sich selber endlich seinen Geist 
wendet, den Verwandelten, der an seinem bösen Wissen und Gewissen 
erfriert. 
 
Und gesteh es nur ein: es währte lange, oh Zarathustra, bis du hinter 
meine Kunst und Lüge kamst! _Du_glaubtest_ an meine Noth, als du mir 
den Kopf mit beiden Händen hieltest, - 
 
- ich hörte dich jammern `man hat ihn zu wenig geliebt, zu wenig 
geliebt!` Dass ich dich soweit betrog, darüber frohlockte inwendig 
meine Bosheit." 
 
"Du magst Feinere betrogen haben als mich, sagte Zarathustra hart. Ich 
bin nicht auf der Hut vor Betrügern, ich _muss_ ohne Vorsicht sein: so 
will es mein Loos. 
 
Du aber - _musst_ betrügen: so weit kenne ich dich! Du musst immer 
zwei- drei- vier- und fünfdeutig sein! Auch was du jetzt bekanntest, 
war mir lange nicht wahr und nicht falsch genung! 
 
Du schlimmer Falschmünzer, wie könntest du anders! Deine Krankheit 
würdest du noch schminken, wenn du dich deinem Arzte nackt zeigtest. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 208

 
So schminktest du eben vor mir deine Lüge, als du sprachst: `ich 
trieb's also _nur_ zum Spiele!` Es war auch _Ernst_ darin, du _bist_ 
Etwas von einem Büsser des Geistes! 
 
Ich errathe dich wohl: du wurdest der Bezauberer Aller, aber gegen 
dich hast du keine Lüge und List mehr übrig, - du selber bist dir 
entzaubert! 
 
Du erntetest den Ekel ein, als deine Eine Wahrheit. Kein Wort ist mehr 
an dir ächt, aber dein Mund: nämlich der Ekel, der an deinem Munde 
klebt." - - 
 
- "Wer bist du doch! schrie hier der alte Zauberer mit einer trotzigen 
Stimme, wer darf also zu _mir_ reden, dem Grössten, der heute lebt?" 
- und ein grüner Blitz schoss aus seinem Auge nach Zarathustra. Aber 
gleich darauf verwandelte er sich und sagte traurig: 
 
"Oh Zarathustra, ich bin's müde, es ekelt mich meiner Künste, ich bin 
nicht _gross_, was verstelle ich mich! Aber, du weisst es wohl - ich 
suchte nach Grösse! 
 
Einen grossen Menschen wollte ich vorstellen und überredete Viele: 
aber diese Lüge gieng über meine Kraft. An ihr zerbreche ich. 
 
Oh Zarathustra, Alles ist Lüge an mir; aber dass ich zerbreche - diess 
mein Zerbrechen ist _ächt_!" - 
 
"Es ehrt dich, sprach Zarathustra düster und zur Seite niederblickend, 
es ehrt dich, dass du nach Grösse suchtest, aber es verräth dich auch. 
Du bist nicht gross. 
 
Du schlimmer alter Zauberer, _das_ ist dein Bestes und Redlichstes, 
was ich an dir ehre, dass du deiner müde wurdest und es aussprachst: 
`ich bin nicht gross.` 
 
_Darin_ ehre ich dich als einen Büsser des Geistes: und wenn auch nur 
für einen Hauch und Husch, diesen Einen Augenblick warst du - ächt. 
 
Aber sprich, was suchst du hier in _meinen_ Wäldern und Felsen? Und 
wenn du _mir_ dich in den Weg legtest, welche Probe wolltest du von 
mir? - 
 
- wess versuchtest du _mich_?" - 
 
Also sprach Zarathustra, und seine Augen funkelten. Der alte Zauberer 
schwieg eine Weile, dann sagte er: "Versuchte ich dich? Ich - suche 
nur. 
 
Oh Zarathustra, ich suche einen Ächten, Rechten, Einfachen, 
Eindeutigen, einen Menschen aller Redlichkeit, ein Gefäss der 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 209

Weisheit, einen Heiligen der Erkenntniss, einen grossen Menschen! 
 
Weisst du es denn nicht, oh Zarathustra? Ich suche Zarathustra." 
 
- Und hier entstand ein langes Stillschweigen zwischen Beiden; 
Zarathustra aber versank tief hinein in sich selber, also dass er die 
Augen schloss. Dann aber, zu seinem Unterredner zurückkehrend, ergriff 
er die Hand des Zauberers und sprach, voller Artigkeit und Arglist: 
 
"Wohlan! Dort hinauf führt der Weg, da liegt die Höhle Zarathustra's. 
In ihr darfst du suchen, wen du finden möchtest. 
 
Und frage meine Thiere um Rath, meinen Adler und meine Schlange: die 
sollen dir suchen helfen. Meine Höhle aber ist gross. 
 
Ich selber freilich - ich sah noch keinen grossen Menschen. Was gross 
ist, dafür ist das Auge der Feinsten heute grob. Es ist das Reich des 
Pöbels. 
 
So Manchen fand ich schon, der streckte und blähte sich, und das 
Volk schrie: `Seht da, einen grossen Menschen!` Aber was helfen alle 
Blasebälge! Zuletzt fährt der Wind heraus. 
 
Zuletzt platzt ein Frosch, der sich zu lange aufblies: da fährt der 
Wind heraus. Einem Geschwollnen in den Bauch stechen, das heisse ich 
eine brave Kurzweil. Hört das, ihr Knaben! 
 
Diess Heute ist des Pöbels: wer _weiss_ da noch, was gross, was klein 
ist! Wer suchte da mit Glück nach Grösse! Ein Narr allein: den Narren 
glückt's. 
 
Du suchst nach grossen Menschen, du wunderlicher Narr? Wer _lehrte's_ 
dich? Ist heute dazu die Zeit? Oh du schlimmer Sucher, was - versuchst 
du mich?" - - 
 
Also sprach Zarathustra, getrösteten Herzens, und gierig lachend 
seines Wegs fürbass. 
 
 
 
Ausser Dienst 
 
Nicht lange aber, nachdem Zarathustra sich von dem Zauberer losgemacht 
hatte, sahe er wiederum Jemanden am Wege sitzen, den er gierig, 
nämlich einen schwarzen langen Mann mit einem hageren Bleichgesicht: 
_der_ verdross ihn gewaltig. "Wehe, sprach er zu seinem Herzen, da, 
sitzt vermummte Trübsal, das dünkt mich von der Art der Priester: was 
wollen _die_ in meinem Reiche? 
 
Wie! Kaum bin ich jenem Zauberer entronnen: muss mir da wieder ein 
anderer Schwarzkünstler über den Weg laufen, - 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 210

 
- irgend ein Hexenmeister mit Handauflegen, ein dunkler Wunderthäter 
von Gottes Gnaden, ein gesalbter Welt-Verleumder, den der Teufel holen 
möge! 
 
Aber der Teufel ist nie am Platze, wo er am Platze wäre: immer kommt 
er zu spät, dieser vermaledeite Zwerg und Klumpfuss!" - 
 
Also fluchte Zarathustra ungeduldig in seinem Herzen und gedachte, wie 
er abgewandten Blicks an dem schwarzen Manne vorüberschlüpfe: aber 
siehe, es kam anders. Im gleichen Augenblicke nämlich hatte ihn schon 
der Sitzende erblickt; und nicht unähnlich einem Solchen, dem ein 
unvermuthetes Glück zustösst, sprang er auf und gieng auf Zarathustra 
los. 
 
"Wer du auch bist, du Wandersmann, sprach er, hilf einem Verirrten, 
einem Suchenden, einem alten Manne, der hier leicht zu Schaden kommt! 
 
Diese Welt hier ist mir fremd und fern, auch hörte ich wilde Thiere 
heulen; und Der, welcher mir hätte Schutz bieten können, der ist 
selber nicht mehr. 
 
Ich suchte den letzten frommen Menschen, einen Heiligen und 
Einsiedler, der allein in seinem Walde noch Nichts davon gehört hatte, 
was alle Welt heute weiss." 
 
"_Was_ weiss heute alle Welt? fragte Zarathustra. Etwa diess, dass der 
alte Gott nicht mehr lebt, an den alle Welt einst geglaubt hat?" 
 
"Du sagst es, antwortete der alte Mann betrübt. Und ich diente diesem 
alten Gotte bis zu seiner letzten Stunde. 
 
Nun aber bin ich ausser Dienst, ohne Herrn, und doch nicht frei, auch 
keine Stunde mehr lustig, es sei denn in Erinnerungen. 
 
Dazu stieg ich in diese Berge, dass ich endlich wieder ein Fest mir 
machte, wie es einem alten Papste und Kirchen-Vater zukommt: denn 
wisse, ich bin der letzte Papst! - ein Fest frommer Erinnerungen und 
Gottesdienste. 
 
Nun aber ist er selber todt, der frömmste Mensch, jener Heilige im 
Walde, der seinen Gott beständig mit Singen und Brummen lobte. 
 
Ihn selber fand ich nicht mehr, als ich seine Hütte fand, - wohl aber 
zwei Wölfe darin, welche um seinen Tod heulten - denn alle Thiere 
liebten ihn. Da lief ich davon. 
 
Kam ich also umsonst in diese Wälder und Berge? Da entschloss sich 
mein Herz, dass ich einen Anderen suchte, den Frömmsten aller Derer, 
die nicht an Gott glauben -, dass ich Zarathustra suchte!" 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 211

Also sprach der Greis und blickte scharfen Auges Den an, welcher vor 
ihm stand; Zarathustra aber ergriff die Hand des alten Papstes und 
betrachtete sie lange mit Bewunderung. 
 
"Siehe da, du Ehrwürdiger, sagte er dann, welche schöne und lange 
Hand! Das ist die Hand eines Solchen, der immer Segen ausgetheilt hat. 
Nun aber hält sie Den fest, welchen du suchst, mich, Zarathustra. 
 
Ich bin's, der gottlose Zarathustra, der da spricht: wer ist gottloser 
als ich, dass ich mich seiner Unterweisung freue?" - 
 
Also sprach Zarathustra und durchbohrte mit seinen Blicken die 
Gedanken und Hintergedanken des alten Papstes. Endlich begann dieser: 
 
"Wer ihn am meisten liebte und besass, der hat ihn nun am meisten auch 
verloren -: 
 
- siehe, ich selber bin wohl von uns Beiden jetzt der Gottlosere? Aber 
wer könnte daran sich freuen!" - 
 
"Du dientest ihm bis zuletzt, fragte Zarathustra nachdenklich, nach 
einem tiefen Schweigen, du weisst, _wie_ er starb? Ist es wahr, was 
man spricht, dass ihn das Mitleiden erwürgte, 
 
- dass er es sah, wie _der_Mensch_ am Kreuze hieng, und es nicht 
ertrug, dass die Liebe zum Menschen seine Hölle und zuletzt sein Tod 
wurde?" - - 
 
Der alte Papst aber antwortete nicht, sondern blickte scheu und mit 
einem schmerzlichen und düsteren Ausdrucke zur Seite. 
 
"Lass ihn fahren, sagte Zarathustra nach einem langen Nachdenken, 
indem er immer noch dem alten Manne gerade in's Auge blickte. 
 
Lass ihn fahren, er ist dahin. Und ob es dich auch ehrt, dass du 
diesem Todten nur Gutes nachredest, so weisst du so gut als ich, _wer_ 
er war; und dass er wunderliche Wege gieng." 
 
"Unter drei Augen gesprochen, sagte erheitert der alte Papst (denn er 
war auf Einem Auge blind), in Dingen Gottes bin ich aufgeklärter als 
Zarathustra selber - und darf es sein. 
 
Meine Liebe diente ihm lange Jahre, mein Wille gierig allem seinen 
Willen nach. Ein guter Diener aber weiss Alles, und Mancherlei auch, 
was sein Herr sich selbst verbirgt. 
 
Es war ein verborgener Gott, voller Heimlichkeit. Wahrlich zu einem 
Sohne sogar kam er nicht anders als auf Schleichwegen. An der Thür 
seines Glaubens steht der Ehebruch. 
 
Wer ihn als einen Gott der Liebe preist, denkt nicht hoch genug von 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 212

der Liebe selber. Wollte dieser Gott nicht auch Richter sein? Aber der 
Liebende liebt jenseits von Lohn und Vergeltung. 
 
Als er jung war, dieser Gott aus dem Morgenlande, da war er hart und 
rachsüchtig und erbaute sich eine Hölle zum Ergötzen seiner Lieblinge. 
 
Endlich aber wurde er alt und weich und mürbe und mitleidig, einem 
Grossvater ähnlicher als einem Vater, am ähnlichsten aber einer 
wackeligen alten Grossmutter. 
 
Da sass er, welk, in seinem Ofenwinkel, härmte sich ob seiner 
schwachen Beine, weltmüde, willensmüde, und erstickte eines Tags an 
seinem allzugrossen Mitleiden." - - 
 
"Du alter Papst, sagte hier Zarathustra dazwischen, hast du _Das_ mit 
Augen angesehn? Es könnte wohl so abgegangen sein: so, _und_ auch 
anders. Wenn Götter sterben, sterben sie immer viele Arten Todes. 
 
Aber wohlan! So oder so, so und so - er ist dahin! Er gieng meinen 
Ohren und Augen wider den Geschmack, Schlimmeres möchte ich ihm nicht 
nachsagen. 
 
Ich liebe Alles, was hell blickt und redlich redet. Aber er - du 
weisst es ja, du alter Priester, es war Etwas von deiner Art an ihm, 
von Priester-Art - er war vieldeutig. 
 
Er war auch undeutlich. Was hat er uns darob gezürnt, dieser 
Zornschnauber, dass wir ihn schlecht verstanden Aber warum sprach er 
nicht reinlicher? 
 
Und lag es an unsern Ohren, warum gab er uns Ohren, die ihn schlecht 
hörten? War Schlamm in unsern Ohren, wohlan! wer legte ihn hinein? 
 
Zu Vieles missrieth ihm, diesem Töpfer, der nicht ausgelernt hatte! 
Dass er aber Rache an seinen Töpfen und Geschöpfen nahm, dafür 
dass sie ihm schlecht geriethen, - das war eine Sünde wider den 
_guten_Geschmack_. 
 
Es giebt auch in der Frömmigkeit guten Geschmack: der sprach endlich 
`Fort mit einem _solchen_ Gotte! Lieber keinen Gott, lieber auf eigne 
Faust Schicksal machen, lieber Narr sein, lieber selber Gott sein!`" 
 
- "Was höre ich! sprach hier der alte Papst mit gespitzten Ohren; 
oh Zarathustra, du bist frömmer als du glaubst, mit einem solchen 
Unglauben! Irgend ein Gott in dir bekehrte dich zu deiner 
Gottlosigkeit. 
 
Ist es nicht deine Frömmigkeit selber, die dich nicht mehr an einen 
Gott glauben lässt? Und deine übergrosse Redlichkeit wird dich auch 
noch jenseits von Gut und Böse wegfuhren! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 213

Siehe, doch, was blieb dir aufgespart? Du hast Augen und Hand und 
Mund, die sind zum Segnen vorher bestimmt seit Ewigkeit. Man segnet 
nicht mit der Hand allein. 
 
In deiner Nähe, ob du schon der Gottloseste sein willst, wittere ich 
einen heimlichen Weih- und Wohlgeruch von langen Segnungen: mir wird 
wohl und wehe dabei. 
 
Lass mich deinen Gast sein, oh Zarathustra, für eine einzige Nacht! 
Nirgends auf Erden wird es mir jetzt wohler als bei dir!" - 
 
"Amen! So soll es sein! sprach Zarathustra mit grosser Verwunderung, 
dort hinauf führt der Weg, da liegt die Höhle Zarathustra's. 
 
Gerne, fürwahr, würde ich dich selber dahin geleiten, du Ehrwürdiger, 
denn ich liebe alle frommen Menschen. Aber jetzt ruft mich eilig ein 
Nothschrei weg von dir. 
 
In meinem Bereiche soll mir Niemand zu Schaden kommen; meine Höhle ist 
ein guter Hafen. Und am liebsten möchte ich jedweden Traurigen wieder 
auf festes Land und feste Beine stellen. 
 
Wer aber nähme dir _deine_ Schwermuth von der Schulter? Dazu bin ich 
zu schwach. Lange, wahrlich, möchten wir warten, bis dir Einer deinen 
Gott wieder aufweckt. 
 
Dieser alte Gott nämlich lebt nicht mehr: der ist gründlich todt." - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Der hässlichste Mensch 
 
- Und wieder liefen Zarathustra's Füsse durch Berge und Wälder, und 
seine Augen suchten und suchten, aber nirgends war Der zu sehen, 
welchen sie sehn wollten, der grosse Nothleidende und Nothschreiende. 
Auf dem ganzen Wege aber frohlockte er in seinem Herzen und war 
dankbar. "Welche guten Dinge, sprach er, schenkte mir doch dieser Tag, 
zum Entgelt, dass er schlimm begann! Welche seltsamen Unterredner fand 
ich! 
 
An deren Worten will ich lange nun kauen gleich als an guten Körnern; 
klein soll mein Zahn sie mahlen und malmen, bis sie mir wie Milch in 
die Seele fliessen!" - - 
 
Als aber der Weg wieder um einen Felsen bog, veränderte sich mit Einem 
Male die Landschaft, und Zarathustra trat in ein Reich des Todes. Hier 
starrten schwarze und rothe Klippen empor: kein Gras, kein Baum, keine 
Vogelstimme. Es war nämlich ein Thal, welches alle Thiere mieden, 
auch die Raubthiere-, nur dass eine Art hässlicher, dicker, grüner 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 214

Schlangen, wenn sie alt wurden, hierher kamen, um zu sterben. Darum 
nannten diess Thal die Hirten: Schlangen-Tod. 
 
Zarathustra aber versank in eine schwarze Erinnerung, denn ihm war, 
als habe er schon ein Mal in diesem Thal gestanden. Und vieles Schwere 
legte sich ihm über den Sinn: also, dass er langsam gieng und immer 
langsamer und endlich still stand. Da aber sahe er, als er die Augen 
aufthat, Etwas, das am Wege sass, gestaltet wie ein Mensch und kaum 
wie ein Mensch, etwas Unaussprechliches. Und mit Einem Schlage 
überfiel Zarathustra die grosse Scham darob, dass er so Etwas mit den 
Augen angesehn habe: erröthend bis hinauf an sein weisses Haar, wandte 
er den Blick ab und hob den Fuss, dass er diese schlimme Stelle 
verlasse. Da aber wurde die todte Öde laut: vom Boden auf nämlich 
quoll es gurgelnd und röchelnd, wie Wasser Nachts durch verstopfte 
Wasser-Röhren gurgelt und röchelt; und zuletzt wurde daraus eine 
Menschen-Stimme und Menschen-Rede: - die lautete also. 
 
"Zarathustra! Zarathustra! Rathe mein Räthsel! Sprich, sprich! Was ist 
_die_Rache_am_Zeugen_? 
 
Ich locke dich zurück, hier ist glattes Eis! Sieh zu, sieh zu, ob dein 
Stolz sich hier nicht die Beine bricht! 
 
Du dünkst dich weise, du stolzer Zarathustra! So rathe doch das 
Räthsel, du harter Nüsseknacker, - das Räthsel, das ich bin! So sprich 
doch - wer bin _ich_!" 
 
- Als aber Zarathustra diese Worte gehört hatte, - was glaubt ihr 
wohl, dass sich da mit seiner Seele zutrug? Das Mitleiden fiel ihn an; 
und er sank mit Einem Male nieder, wie ein Eichbaum, der lange vielen 
Holzschlägern widerstanden hat, - schwer, plötzlich, zum Schrecken 
selber für Die, welche ihn fällen wollten. Aber schon stand er wieder 
vom Boden auf, und sein Antlitz wurde hart. 
 
"Ich erkenne dich wohl, sprach er mit einer erzenen Stimme: du bist 
der Mörder Gottes! Lass mich gehn. 
 
Du _ertrugst_ Den nicht, der _dich_ sah, - der dich immer und durch 
und durch sah, du hässlichster Mensch! Du nahmst Rache an diesem 
Zeugen!" 
 
Also sprach Zarathustra und wollte davon; aber der Unaussprechliche 
fasste nach einem Zipfel seines Gewandes und begann von Neuem zu 
gurgeln und nach Worten zu suchen. "Bleib!" sagte er endlich - 
 
- "bleib! Geh nicht vorüber! Ich errieth, welche Axt dich zu Boden 
schlug: Heil dir, oh Zarathustra, dass du wieder stehst! 
 
Du erriethest, ich weiss es gut, wie Dem zu Muthe ist, der ihn 
tödtete, - dem Mörder Gottes. Bleib! Setze dich her zu mir, es ist 
nicht umsonst. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 215

 
Zu wem wollte ich, wenn nicht zu dir? Bleib, setze dich! Blicke mich 
aber nicht an! Ehre also - meine Hässlichkeit! 
 
Sie verfolgen mich: nun bist _du_ meine letzte Zuflucht. _Nicht_ mit 
ihrem Hasse, _nicht_ mit ihren Häschern: - oh solcher Verfolgung würde 
ich spotten und stolz und froh sein! 
 
War nicht aller Erfolg bisher bei den Gut-Verfolgten? Und wer gut 
verfolgt, lernt leicht _folgen_: - ist er doch einmal - hinterher! 
Aber ihr _Mitleid_ ist's - 
 
- ihr Mitleid ist's, vor dem ich flüchte und dir zuflüchte. Oh 
Zarathustra, schütze mich, du meine letzte Zuflucht, du Einziger, der 
mich errieth: 
 
- du erriethest, wie Dem zu Muthe ist, welcher _ihn_ tödtete. Bleib! 
Und willst du gehn, du Ungeduldiger: geh nicht den Weg, den ich kam. 
_Der_ Weg ist schlecht. 
 
Zürnst du mir, dass ich zu lange schon rede-rade-breche? Dass ich 
schon dir rathe? Aber wisse, ich bin's, der hässlichste Mensch, 
 
- der auch die grössten schwersten Füsse hat. Wo _ich_ gieng, ist der 
Weg schlecht. Ich trete alle Wege todt und zu Schanden. 
 
Dass du aber an mir vorübergiengst, schweigend; dass du erröthetest, 
ich sah es wohl: daran erkannte ich dich als Zarathustra. 
 
Jedweder Andere hätte mir sein Almosen zugeworfen, sein Mitleiden, 
mit Blick und Rede. Aber dazu - bin ich nicht Bettler genug, das 
erriethest du - 
 
- dazu bin ich zu _reich_, reich an Grossem, an Furchtbarem, am 
Hässlichsten, am Unaussprechlichsten! Deine Scham, oh Zarathustra, 
_ehrte_ mich! 
 
Mit Noth kam ich heraus aus dem Gedräng der Mitleidigen, - dass ich 
den Einzigen fände, der heute lehrt `Mitleiden ist zudringlich` - 
dich, oh Zarathustra! 
 
- sei es eines Gottes, sei es der Menschen Mitleiden: Mitleiden geht 
gegen die Scham. Und nicht-helfen-wollen kann vornehmer sein als jene 
Tugend, die zuspringt. 
 
_Das_ aber heisst heute Tugend selber bei allen kleinen Leuten, das 
Mitleiden: - die haben keine Ehrfurcht vor grossem Unglück, vor 
grosser Hässlichkeit, vor grossem Missrathen. 
 
Über diese Alle blicke ich hinweg, wie ein Hund über die Rücken 
wimmelnder Schafheerden wegblickt. Es sind kleine wohlwollige 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 216

wohlwillige graue Leute. 
 
Wie ein Reiher verachtend über flache Teiche wegblickt, mit 
zurückgelegtem Kopfe: so blicke ich über das Gewimmel grauer kleiner 
Wellen und Willen und Seelen weg. 
 
Zu lange hat man ihnen Recht gegeben, diesen kleinen Leuten: _so_ gab 
man ihnen endlich auch die Macht - nun lehren sie: `gut ist nur, was 
kleine Leute gut heissen.` 
 
Und `Wahrheit` heisst heute, was der Prediger sprach, der selber aus 
ihnen herkam, jener wunderliche Heilige und Fürsprecher der kleinen 
Leute, welcher von sich zeugte `ich - bin die Wahrheit.` 
 
Dieser Unbescheidne macht nun lange schon den kleinen Leuten den Kamm 
hoch schwellen - er, der keinen kleinen Irrthum lehrte, als er lehrte 
`ich - bin die Wahrheit.` 
 
Ward einem Unbescheidnen jemals höflicher geantwortet? - Du aber, oh 
Zarathustra, giengst an ihm vorüber und sprachst: `Nein! Nein! Drei 
Mal Nein!` 
 
Du warntest vor seinem Irrthum, du warntest als der Erste vor dem 
Mitleiden - nicht Alle, nicht Keinen, sondern dich und deine Art. 
 
Du schämst dich an der Scham des grossen Leidenden; und wahrlich, wenn 
du sprichst `von dem Mitleiden her kommt eine grosse Wolke, habt Acht, 
ihr Menschen!` 
 
- wenn du lehrst `alle Schaffenden sind hart, alle grosse Liebe 
ist über ihrem Mitleiden`: oh Zarathustra, wie gut dünkst du mich 
eingelernt auf Wetter-Zeichen! 
 
Du selber aber - warne dich selber auch vor _deinem_ Mitleiden! 
Denn Viele sind zu dir unterwegs, viele Leidende, Zweifelnde, 
Verzweifelnde, Ertrinkende, Frierende - 
 
Ich warne dich auch vor mir. Du erriethest mein bestes, schlimmstes 
Räthsel, mich selber und was ich that. Ich kenne die Axt, die dich 
fällt. 
 
Aber er - _musste_ sterben: er sah mit Augen, welche _Alles_ sahn, - 
er sah des Menschen Tiefen und Gründe, alle seine verhehlte Schmach 
und Hässlichkeit. 
 
Sein Mitleiden kannte keine Scham: er kroch in meine schmutzigsten 
Winkel. Dieser Neugierigste, Über-Zudringliche, Über-Mitleidige musste 
sterben. 
 
Er sah immer _mich_: an einem solchen Zeugen wollte ich Rache haben - 
oder selber nicht leben. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 217

 
Der Gott, der Alles sah, _auch_den_Menschen_ dieser Gott musste 
sterben! Der Mensch _erträgt_ es nicht, dass solch ein Zeuge lebt." 
 
Also, sprach der hässlichste Mensch. Zarathustra aber erhob sich 
und schickte sich an fortzugehn: denn ihn fröstelte bis in seine 
Eingeweide. 
 
"Du Unaussprechlicher, sagte er, du warntest mich vor deinem Wege. 
Zum Danke dafür lobe ich dir den meinen. Siehe, dort hinauf liegt die 
Höhle Zarathustra's. 
 
Meine Höhle ist gross und tief und hat viele Winkel; da findet der 
Versteckteste sein Versteck. Und dicht bei ihr sind hundert Schlüpfe 
und Schliche für kriechendes, flatterndes und springendes Gethier. 
 
Du Ausgestossener, der du dich selber ausstiessest, du willst nicht 
unter Menschen und Menschen-Mitleid wohnen? Wohlan, so thu's mir 
gleich! So lernst du auch von mir; nur der Thäter lernt. 
 
Und rede zuerst und -nächst mit meinen Thieren! Das stolzeste Thier 
und das klügste Thier - die möchten uns Beiden wohl die rechten 
Rathgeber sein!" - - 
 
Also sprach Zarathustra und gieng seiner Wege, nachdenklicher und 
langsamer noch als zuvor: denn er fragte sich Vieles und wusste sich 
nicht leicht zu antworten. 
 
"Wie arm ist doch der Mensch! dachte er in seinem Herzen, wie 
hässlich, wie röchelnd, wie voll verborgener Scham! 
 
Man sagt mir, dass der Mensch sich selber liebe: ach, wie gross muss 
diese Selber-Liebe sein! Wie viel Verachtung hat sie wider sich! 
 
Auch dieser da liebte sich, wie er sich verachtete, - ein grosser 
Liebender ist er mir und ein grosser Verächter. 
 
Keinen fand ich noch, der sich tiefer verachtet hätte: auch _Das_ ist 
Höhe. Wehe, war _Der_ vielleicht der höhere Mensch, dessen Schrei ich 
hörte? 
 
Ich liebe die grossen Verachtenden. Der Mensch aber ist Etwas, das 
überwunden werden muss." - - 
 
 
 
Der freiwillige Bettler 
 
Als Zarathustra den hässlichsten Menschen verlassen hatte, fror ihn, 
und er fühlte sich einsam: es gieng ihm nämlich vieles Kalte und 
Einsame durch die Sinne, also, dass darob auch seine Glieder kälter 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 218

wurden. Indem er aber weiter und weiter stieg, hinauf, hinab, bald an 
grünen Weiden vorbei, aber auch über wilde steinichte Lager, wo ehedem 
wohl ein ungeduldiger Bach sich zu Bett gelegt hatte.- da wurde ihm 
mit Einem Male wieder wärmer und herzlicher zu Sinne. 
 
"Was geschah mir doch? fragte er sich, etwas Warmes und Lebendiges 
erquickt mich, das muss in meiner Nähe sein. 
 
Schon bin ich weniger allein; unbewusste Gefährten und Brüder 
schweifen um mich, ihr warmer Athem rührt an meine Seele." 
 
Als er aber um sich spähete und nach den Tröstern seiner Einsamkeit 
suchte: siehe, da waren es Kühe, welche auf einer Anhöhe bei einander 
standen; deren Nähe und Geruch hatten sein Herz erwärmt. Diese Kühe 
aber schienen mit Eifer einem Redenden zuzuhören und gaben nicht auf 
Den Acht, der herankam. Wie aber Zarathustra ganz in ihrer Nähe war, 
hörte er deutlich, dass eine Menschen-Stimme aus der Mitte der Kühe 
heraus redete; und ersichtlich hatten sie allesammt ihre Köpfe dem 
Redenden zugedreht. 
 
Da sprang Zarathustra mit Eifer hinauf und drängte die Thiere 
auseinander, denn er fürchtete, dass hier jemandem ein Leids geschehn 
sei, welchem schwerlich das Mitleid von Kühen abhelfen mochte. Aber 
darin hatte er sich getäuscht; denn siehe, da sass ein Mensch auf der 
Erde und schien den Thieren zuzureden, dass sie keine Scheu vor ihm 
haben sollten, ein friedfertiger Mensch und Berg-Prediger, aus dessen 
Augen die Güte selber predigte. "Was suchst du hier?" rief Zarathustra 
mit Befremden. 
 
"Was ich hier suche? antwortete er: das Selbe, was du suchst, du 
Störenfried! nämlich das Glück auf Erden. 
 
Dazu aber möchte ich von diesen Kühen lernen. Denn, weisst du wohl, 
einen halben Morgen schon rede ich ihnen zu, und eben wollten sie mir 
Bescheid geben. Warum doch störst du sie? 
 
So wir nicht umkehren und werden wie die Kühe, so kommen wir nicht 
in das Himmelreich. Wir sollten ihnen nämlich Eins ablernen: das 
Wiederkäuen. 
 
Und wahrlich, wenn der Mensch auch die ganze Welt gewönne und lernte 
das Eine nicht, das Wiederkäuen: was hülfe es! Er würde nicht seine 
Trübsal los 
 
- seine grosse Trübsal: die aber heisst heute _Ekel_. Wer hat heute 
von Ekel nicht Herz, Mund und Augen voll? Auch du! Auch du! Aber siehe 
doch diese Kühe an!" - 
 
Also sprach der Berg-Prediger und wandte dann seinen eignen Blick 
Zarathustra zu, - denn bisher hieng er mit Liebe an den Kühen -: da 
aber verwandelte er sich. "Wer ist das, mit dem ich rede? rief er 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 219

erschreckt und sprang vom Boden empor. 
 
Diess ist der Mensch ohne Ekel, diess ist Zarathustra selber, der 
Überwinder des grossen Ekels, diess ist das Auge, diess ist der Mund, 
diess ist das Herz Zarathustra's selber." 
 
Und indem er also sprach, küsste er Dem, zu welchem er redete, die 
Hände, mit überströmenden Augen, und gebärdete sich ganz als Einer, 
dem ein kostbares Geschenk und Kleinod unversehens vom Himmel fällt. 
Die Kühe aber schauten dem Allen zu und wunderten sich. 
 
"Sprich nicht von mir, du Wunderlicher! Lieblicher! sagte Zarathustra 
und wehrte seiner Zärtlichkeit, sprich mir erst von dir! Bist du nicht 
der freiwillige Bettler, der einst einen grossen Reichthum von sich 
warf, - 
 
- der sich seines Reichthums schämte und der Reichen, und zu den 
Ärmsten floh, dass er ihnen seine Fülle und sein Herz schenke? Aber 
sie nahmen ihn nicht an." 
 
"Aber sie nahmen mich nicht an, sagte der freiwillige Bettler, du 
weisst es ja. So gieng ich endlich zu den Thieren und zu diesen 
Kühen." 
 
"Da lerntest du, unterbrach Zarathustra den Redenden, wie es schwerer 
ist, recht geben als recht nehmen, und dass gut schenken eine _Kunst_ 
ist und die letzte listigste Meister-Kunst der Güte." 
 
"Sonderlich heutzutage, antwortete der freiwillige Bettler: heute 
nämlich, wo alles Niedrige aufständisch ward und scheu und auf seine 
Art hoffährtig: nämlich auf Pöbel-Art. 
 
Denn es kam die Stunde, du weisst es ja, für den grossen schlimmen 
langen langsamen Pöbel- und Sklaven-Aufstand: der wächst und wächst! 
 
Nun empört die Niedrigen alles Wohlthun und kleine Weggeben; und die 
Überreichen mögen auf der Hut sein! 
 
Wer heute gleich bauchichten Flaschen tröpfelt aus allzuschmalen 
Hälsen: - solchen Flaschen bricht man heute gern den Hals. 
 
Lüsterne Gier, gallichter Neid, vergrämte Rachsucht, Pöbel-Stolz: das 
sprang mir Alles in's Gesicht. Es ist nicht mehr wahr, dass die Armen 
selig sind. Das Himmelreich aber ist bei den Kühen." 
 
Und warum ist es nicht bei den Reichen? fragte Zarathustra versuchend, 
während er den Kühen wehrte, die den Friedfertigen zutraulich 
anschnauften. 
 
"Was versuchst du mich? antwortete dieser. Du weisst es selber besser 
noch als ich. Was trieb mich doch zu den Ärmsten, oh Zarathustra? War 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 220

es nicht der Ekel vor unsern Reichsten? 
 
- vor den Sträflingen des Reichthums, welche sich ihren Vortheil aus 
jedem Kehricht auflesen, mit kalten Augen, geilen Gedanken, vor diesem 
Gesindel, das gen Himmel stinkt, 
 
- vor diesem vergüldeten verfälschten Pöbel, dessen Väter Langfinger 
oder Aasvögel oder Lumpensammler waren, mit Weibern willfährig, 
lüstern, vergesslich: - sie haben's nämlich alle nicht weit zur Hure - 
 
Pöbel oben, Pöbel unten! Was ist heute noch `Arm` und `Reich`! Diesen 
Unterschied verlernte ich, - da floh ich davon, weiter, immer weiter, 
bis ich zu diesen Kühen kam." 
 
Also sprach der Friedfertige und schnaufte selber und schwitzte 
bei seinen Worten: also dass die Kühe sich von Neuem wunderten. 
Zarathustra aber sah ihm immer mit Lächeln in's Gesicht, als er so 
hart redete, und schüttelte dazu schweigend den Kopf. 
 
"Du thust dir Gewalt an, du Berg-Prediger, wenn du solche harte Worte 
brauchst. Für solche Härte wuchs dir nicht der Mund, nicht das Auge. 
 
Auch, wie mich dünkt, dein Magen selber nicht: _dem_ widersteht all 
solches Zürnen und Hassen und Überschäumen. Dein Magen will sanftere 
Dinge: du bist kein Fleischer. 
 
Vielmehr dünkst du mich ein Pflanzler und Wurzelmann. Vielleicht 
malmst du Körner. Sicherlich aber bist du fleischlichen Freuden abhold 
und liebst den Honig." 
 
"Du erriethst mich gut, antwortete der freiwillige Bettler, mit 
erleichtertem Herzen. Ich liebe den Honig, ich malme auch Körner, denn 
ich suchte, was lieblich mundet und reinen Athem macht: 
 
- auch was lange Zeit braucht, ein Tag- und Maul-Werk für sanfte 
Müssiggänger und Tagediebe. 
 
Am weitesten freilich brachten es diese Kühe: die erfanden sich das 
Wiederkäuen und In-der-Sonne-Liegen. Auch enthalten sie sich aller 
schweren Gedanken, welche das Herz blähn." 
 
"- Wohlan! sagte Zarathustra: du solltest auch _meine_ Thiere sehn, 
meinen Adler und meine Schlange, - ihres Gleichen giebt es heute nicht 
auf Erden. 
 
Siehe, dorthin führt der Weg zu meiner Höhle: sei diese Nacht ihr 
Gast. Und rede mit meinen Thieren vom Glück der Thiere, - 
 
- bis ich selber heimkomme. Denn jetzt ruft ein Nothschrei Mich 
eilig weg von dir. Auch findest du neuen Honig bei mir, eisfrischen 
Waben-Goldhonig: den iss! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 221

 
Jetzt aber nimm flugs Abschied von deinen Kühen, du Wunderlicher! 
Lieblicher! ob es dir schon schwer werden mag. Denn es sind deine 
wärmsten Freunde und Lehrmeister!" - 
 
"- Einen ausgenommen, den ich noch lieber habe, antwortete der 
freiwillige Bettler. Du selber bist gut und besser noch als eine Kuh, 
oh Zarathustra!" 
 
"Fort, fort mit dir! du arger Schmeichler! schrie Zarathustra mit 
Bosheit, was verdirbst du mich mit solchem Lob und Schmeichel-Honig?" 
 
"Fort, fort von mir!" schrie er noch Ein Mal und schwang seinen Stock 
nach dem zärtlichen Bettler: der aber lief hurtig davon. 
 
 
 
Der Schatten 
 
Kaum aber war der freiwillige Bettler davongelaufen und Zarathustra 
wieder mit sich allein, da hörte er hinter sich eine neue Stimme: die 
rief "Halt! Zarathustra! So warte doch! Ich bin's ja, oh Zarathustra, 
ich, dein Schatten!" Aber Zarathustra wartete nicht, denn ein 
plötzlicher Verdruss überkam ihn ob des vielen Zudrangs und Gedrängs 
in seinen Bergen. "Wo ist meine Einsamkeit hin? sprach er. 
 
Es wird mir wahrlich zu viel; diess Gebirge wimmelt, mein Reich ist 
nicht mehr von _dieser_ Welt, ich brauche neue Berge. 
 
Mein Schatten ruft mich? Was liegt an meinem Schatten! Mag er mir 
nachlaufen! ich - laufe ihm davon." - 
 
Also sprach Zarathustra zu seinem Herzen und lief davon. Aber Der, 
welcher hinter ihm war, folgte ihm nach: so dass alsbald drei Laufende 
hinter einander her waren, nämlich voran der freiwillige Bettler, 
dann Zarathustra und zudritt und -hinterst sein Schatten. Nicht lange 
liefen sie so, da kam Zarathustra zur Besinnung über seine Thorheit 
und schüttelte mit Einem Rucke allen Verdruss und Überdruss von sich. 
 
"Wie! sprach er, geschahen nicht von je die lächerlichsten Dinge bei 
uns alten Einsiedlern und Heiligen? 
 
Wahrlich, meine Thorheit wuchs hoch in den Bergen! Nun höre ich sechs 
alte Narren-Beine hinter einander her klappern! 
 
Darf aber Zarathustra sich wohl vor einem Schatten fürchten? Auch 
dünkt mich zu guterletzt, dass er längere Beine hat als ich." 
 
Also sprach Zarathustra, lachend mit Augen und Eingeweiden, blieb 
stehen und drehte sich schnell herum - und siehe, fast warf er dabei 
seinen Nachfolger und Schatten zu Boden: so dicht schon folgte ihm 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 222

derselbe auf den Fersen, und so schwach war er auch. Als er ihn 
nämlich mit Augen prüfte, erschrak er wie vor einem plötzlichen 
Gespenste: so dünn, schwärzlich, hohl und überlebt sah dieser 
Nachfolger aus. 
 
"Wer bist du? fragte Zarathustra heftig, was treibst du hier? Und 
wesshalb heissest du dich meinen Schatten? Du gefällst mir nicht." 
 
"Vergieb mir, antwortete der Schatten, dass ich's bin; und wenn ich 
dir nicht gefalle, wohlan, oh Zarathustra! darin lobe ich dich und 
deinen guten Geschmack. 
 
Ein Wanderer bin ich, der viel schon hinter deinen Fersen her gieng: 
immer unterwegs, aber ohne Ziel, auch ohne Heim: also dass mir 
wahrlich wenig zum ewigen Juden fehlt, es sei denn, dass ich nicht 
ewig, und auch nicht Jude bin. 
 
Wie? Muss ich immerdar unterwegs sein? Von jedem Winde gewirbelt, 
unstät, fortgetrieben? Oh Erde, du wardst mir zu rund! 
 
Auf jeder Oberfläche sass ich schon, gleich müdem Staube schlief ich 
ein auf Spiegeln und Fensterscheiben: Alles nimmt von mir, Nichts 
giebt, ich werde dünn, - fast gleiche ich einem Schatten. 
 
Dir aber, oh Zarathustra, flog und zog ich am längsten nach, und, 
verbarg ich mich schon vor dir, so war ich doch dein bester Schatten: 
wo du nur gesessen hast, sass ich auch. 
 
Mit dir bin ich in fernsten, kältesten Welten umgegangen, einem 
Gespenste gleich, das freiwillig über Winterdächer und Schnee läuft. 
 
Mit dir strebte ich in jedes Verbotene, Schlimmste, Fernste: und wenn 
irgend Etwas an mir Tugend ist, so ist es, dass ich vor keinem Verbote 
Furcht hatte. 
 
Mit dir zerbrach ich, was je mein Herz verehrte, alle Grenzsteine 
und Bilder warf ich um, den gefährlichsten Wünschen lief ich nach, - 
wahrlich, über jedwedes Verbrechen lief ich einmal hinweg. 
 
Mit dir verlernte ich den Glauben an Worte und Werthe und grosse 
Namen. Wenn der Teufel sich häutet, fällt da nicht auch sein Name ab? 
der ist nämlich auch Haut. Der Teufel selber ist vielleicht - Haut. 
 
`Nichts ist wahr, Alles ist erlaubt`: so sprach ich mir zu. In die 
kältesten Wasser stürzte ich mich, mit Kopf und Herzen. Ach, wie oft 
stand ich darob nackt als rother Krebs da! 
 
Ach, wohin kam mir alles Gute und alle Scham und aller Glaube an die 
Guten! Ach, wohin ist jene verlogne Unschuld, die ich einst besass, 
die Unschuld der Guten und ihrer edlen Lügen! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 223

Zu oft, wahrlich, folgte ich der Wahrheit dicht auf dem Fusse: da trat 
sie mir vor den Kopf. Manchmal meinte ich zu lügen, und siehe! da erst 
traf ich - die Wahrheit. 
 
Zu Viel klärte sich mir auf: nun geht es mich Nichts mehr an. Nichts 
lebt mehr, das ich liebe, - wie sollte ich noch mich selber lieben? 
 
`Leben, wie ich Lust habe, oder gar nicht leben`: so will ich's, so 
will's auch der Heiligste. Aber, wehe! wie habe _ich_ noch - Lust? 
 
Habe _ich_ - noch ein Ziel? Einen Hafen, nach dem _mein_ Segel läuft? 
 
Einen guten Wind? Ach, nur wer weiss, _wohin_ er fährt, weiss auch, 
welcher Wind gut und sein Fahrwind ist. 
 
Was blieb mir noch zurück? Ein Herz müde und frech; ein unstäter 
Wille; Flatter-Flügel; ein zerbrochnes Rückgrat. 
 
Diess Suchen nach _meinem_ Heim: oh Zarathustra, weisst du wohl, diess 
Suchen war _meine_ Heimsuchung, es frisst mich auf. 
 
`Wo ist - _mein_ Heim?` Darnach frage und suche und suchte ich, das 
fand ich nicht. Oh ewiges Überall, oh ewiges Nirgendwo, oh ewiges - 
Umsonst!" 
 
Also sprach der Schatten, und Zarathustra's Gesicht verlängerte sich 
bei seinen Worten. "Du bist mein Schatten! sagte er endlich, mit 
Traurigkeit. 
 
Deine Gefahr ist keine kleine, du freier Geist und Wanderer! Du 
hast einen schlimmen Tag gehabt: sieh zu, dass dir nicht noch ein 
schlimmerer Abend kommt! 
 
Solchen Unstäten, wie du, dünkt zuletzt auch ein Gefängniss selig. 
Sahst du je, wie eingefangne Verbrecher schlafen? Sie schlafen ruhig, 
sie gemessen ihre neue Sicherheit. 
 
Hüte dich, dass dich nicht am Ende noch ein enger Glaube einfängt, 
ein harter, strenger Wahn! Dich nämlich verführt und versucht nunmehr 
Jegliches, das eng und fest ist. 
 
Du hast das Ziel verloren: wehe, wie wirst du diesen Verlust 
verscherzen und verschmerzen? Damit - hast du auch den Weg verloren! 
 
Du armer Schweifender, Schwärmender, du müder Schmetterling! willst du 
diesen Abend eine Rast und Heimstätte haben? So gehe hinauf zu meiner 
Höhle! 
 
Dorthin führt der Weg zu meiner Höhle. Und jetzo will ich Schnell 
wieder von dir davonlaufen. Schon liegt es wie ein Schatten auf mir. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 224

Ich will allein laufen, dass es wieder hell um mich werde. Dazu muss 
ich noch lange lustig auf den Beinen sein. Des Abends aber wird bei 
mir - getanzt!" - - 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Mittags 
 
- Und Zarathustra lief und lief und fand Niemanden mehr und war allein 
und fand immer wieder sich und genoss und schlürfte seine Einsamkeit 
und dachte an gute Dinge, - stundenlang. Um die Stunde des Mittags 
aber, als die Sonne gerade über Zarathustra's Haupte stand, kam er an 
einem alten krummen und knorrichten Baume vorbei, der von der reichen 
Liebe eines Weinstocks rings umarmt und vor sich selber verborgen war: 
von dem hiengen gelbe Trauben in Fülle dem Wandernden entgegen. Da 
gelüstete ihn, einen kleinen Durst zu löschen und sich eine Traube 
abzubrechen; als er aber schon den Arm dazu ausstreckte, da 
gelüstete ihn etwas Anderes noch mehr: nämlich sich neben den Baum 
niederzulegen, um die Stunde des vollkommnen Mittags, und zu schlafen. 
 
Diess that Zarathustra; und sobald er auf dem Boden lag, in der 
Stille und Heimlichkeit des bunten Grases, hatte er auch schon seinen 
kleinen Durst vergessen und schlief ein. Denn, wie das Sprichwort 
Zarathustra's sagt: Eins ist nothwendiger als das Andre. Nur dass 
seine Augen offen blieben: - sie wurden nämlich nicht satt, den Baum 
und die Liebe des Weinstocks zu sehn und zu preisen. Im Einschlafen 
aber sprach Zarathustra also zu seinem Herzen: 
 
Still! Still! Ward die Welt nicht eben vollkommen? Was geschieht mir 
doch? 
 
Wie ein zierlicher Wind, ungesehn, auf getäfeltem Meere tanzt, leicht, 
federleicht: so - tanzt der Schlaf auf mir, 
 
Kein Auge drückt er mir zu, die Seele lässt er mir wach. Leicht ist 
er, wahrlich! federleicht. 
 
Er überredet mich, ich weiss nicht wie?, er betupft mich innewendig 
mit schmeichelnder Hand, er zwingt mich. Ja, er zwingt mich, dass 
meine Seele sich ausstreckt: - 
 
- wie sie mir lang und müde wird, meine wunderliche Seele! Kam ihr 
eines siebenten Tages Abend gerade am Mittage? Wandelte sie zu lange 
schon selig zwischen guten und reifen Dingen? 
 
Sie streckt sich lang aus, lang, - länger! sie liegt stille, meine 
wunderliche Seele. Zu viel Gutes hat sie schon geschmeckt, diese. 
goldene Traurigkeit drückt sie, sie verzieht den Mund. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 225

- Wie ein Schiff, das in seine stillste Bucht einlief: - nun lehnt es 
sich an die Erde, der langen Reisen müde und der ungewissen Meere. Ist 
die Erde nicht treuer? 
 
Wie solch ein Schiff sich dem Lande anlegt, anschmiegt: - da genügt's, 
dass eine Spinne vom Lande her zu ihm ihren Faden spinnt. Keiner 
stärkeren Taue bedarf es da. 
 
Wie solch ein müdes Schiff in der stillsten Bucht: so ruhe auch ich 
nun der Erde nahe, treu, zutrauend, wartend, mit den leisesten Fäden 
ihr angebunden. 
 
Oh Glück! Oh Glück! Willst du wohl singen, oh meine Seele? Du liegst 
im Grase. Aber das ist die heimliche feierliche Stunde, wo kein Hirt 
seine Flöte bläst. 
 
Scheue dich! Heisser Mittag schläft auf den Fluren. Singe. nicht! 
Still! Die Welt ist vollkommen. 
 
Singe nicht, du Gras-Geflügel, oh meine Seele! Flüstere nicht einmal! 
Sieh doch - still! der alte Mittag schläft, er bewegt den Mund: trinkt 
er nicht eben einen Tropfen Glücks - 
 
- einen alten braunen Tropfen goldenen Glücks, goldenen Weins? Es 
huscht über ihn hin, sein Glück lacht. So - lacht ein Gott. Still! - 
 
- "Zum Glück, wie wenig genügt schon zum Glücke!" So sprach ich einst, 
und dünkte mich klug. Aber es war eine Lästerung: _das_ lernte ich 
nun. Kluge Narrn reden besser. 
 
Das Wenigste gerade, das Leiseste, Leichteste, einer Eidechse 
Rascheln, ein Hauch, ein Husch, ein Augen-Blidk - _Wenig_ macht die 
Art des _besten_ Glücks. Still! 
 
- Was geschah mir: Horch! Flog die Zeit wohl davon? Falle ich nicht? 
Fiel ich nicht - horch! in den Brunnen der Ewigkeit? 
 
- Was geschieht mir? Still! Es sticht mich - wehe - in's Herz? In's 
Herz! Oh zerbrich, zerbrich, Herz, nach solchem Glücke, nach solchem 
Stiche! 
 
- Wie? Ward die Welt nicht eben vollkommen? Rund und reif? Oh des 
goldenen runden Reifs - wohin fliegt er wohl? Laufe ich ihm nach! 
Husch! 
 
Still - - (und hier dehnte sich Zarathustra und fühlte, dass er 
schlafe.) - 
 
Auf! sprach er zu sich selber, du Schläfer! Du Mittagsschläfer! 
Wohlan, wohlauf, ihr alten Beine! Zeit ist's und Überzeit, manch gut 
Stück Wegs blieb euch noch zurück - 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 226

 
Nun schlieft ihr euch aus, wie lange doch? Eine halbe Ewigkeit! 
Wohlan, wohlauf nun, mein altes Herz! Wie lange erst darfst du nach 
solchem Schlaf - dich auswachen? 
 
(Aber da schlief er schon von Neuem ein, und seine Seele sprach gegen 
ihn und wehrte sich und legte sich wieder hin) - "Lass mich doch! 
Still! Ward nicht die Welt eben vollkommen? Oh des goldnen runden 
Balls!" - 
 
"Steh auf, sprach Zarathustra, du kleine Diebin, du Tagediebin! Wie? 
Immer noch sich strecken, gähnen, seufzen, hinunterfallen in tiefe 
Brunnen? 
 
Wer bist du doch! Oh meine Seele!" (und hier erschrak er, denn ein 
Sonnenstrahl fiel vom Himmel herunter auf sein Gesicht) 
 
"Oh Himmel über mir, sprach er seufzend und setzte sich aufrecht, du 
schaust mir zu? Du horchst meiner wunderlichen Seele zu? 
 
Wann trinkst du diesen Tropfen Thau's, der auf alle Erden-Dinge 
niederfiel, - wann trinkst du diese wunderliche Seele - 
 
- wann, Brunnen der Ewigkeit! du heiterer schauerlicher 
Mittags-Abgrund! wann trinkst du meine Seele in dich zurück?" 
 
Also sprach Zarathustra und erhob sich von seinem Lager am Baume wie 
aus einer fremden Trunkenheit: und siehe, da stand die Sonne immer 
noch gerade über seinem Haupte. Es möchte aber Einer daraus mit Recht 
abnehmen, dass Zarathustra damals nicht lange geschlafen habe. 
 
 
 
Die Begrüssung 
 
Am späten Nachmittage war es erst, dass Zarathustra, nach langem 
umsonstigen Suchen und Umherstreifen, wieder zu seiner Höhle heimkam. 
Als er aber derselben gegenüberstand, nicht zwanzig Schritt mehr von 
ihr ferne, da geschah das, was er jetzt am wenigsten erwartete: von 
Neuem hörte er den grossen _Nothschrei_. Und, erstaunlich! diess 
Mal kam derselbige aus seiner eignen Höhle. Es war aber ein langer 
vielfältiger seltsamer Schrei, und Zarathustra unterschied deutlich, 
dass er sich aus vielen Stimmen zusammensetze: mochte er schon, aus 
der Ferne gehört, gleich dem Schrei aus einem einzigen Munde klingen. 
 
Da sprang Zarathustra auf seine Höhle zu, und siehe! welches 
Schauspiel erwartete ihn erst nach diesem Hörspiele! Denn da sassen 
sie allesammt bei einander, an denen er des Tags vorübergegangen war: 
der König zur Rechten und der König zur Linken, der alte Zauberer, 
der Papst, der freiwillige Bettler, der Schatten, der Gewissenhafte 
des Geistes, der traurige Wahrsager und der Esel; der hässlichste 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 227

Mensch aber hatte sich eine Krone aufgesetzt und zwei Purpurgürtel 
umgeschlungen, - denn er liebte es, gleich allen Hässlichen, sich 
zu verkleiden und schön zu thun. Inmitten aber dieser betrübten 
Gesellschaft stand der Adler Zarathustra's, gesträubt und unruhig, 
denn er sollte auf zu Vieles antworten, wofür sein Stolz keine Antwort 
hatte; die kluge Schlange aber hieng um seinen Hals. 
 
Diess Alles schaute Zarathustra mit grosser Verwunderung; dann prüfte 
er jeden Einzelnen seiner Gäste mit leutseliger Neugierde, las ihre 
Seelen ab und wunderte sich von Neuem. Inzwischen hatten sich die 
Versammelten von ihren Sitzen erhoben und warteten mit Ehrfurcht, dass 
Zarathustra reden werde. Zarathustra aber sprach also: 
 
"Ihr Verzweifelnden! Ihr Wunderlichen! Ich hörte also _euren_ 
Nothschrei? Und nun weiss ich auch, wo Der zu suchen ist, den ich 
umsonst heute suchte: der höhere Mensch -: 
 
- in meiner eignen Höhle sitzt er, der höhere Mensch! Aber was wundere 
ich mich! Habe ich ihn nicht selber zu mir gelockt durch Honig-Opfer 
und listige Lockrufe meines Glücks? 
 
Doch dünkt mir, ihr taugt euch schlecht zur Gesellschaft, ihr macht 
einander das Herz unwirsch, ihr Nothschreienden, wenn ihr hier 
beisammen sitzt? Es muss erst Einer kommen, 
 
- Einer, der euch wieder lachen macht, ein guter fröhlicher Hanswurst, 
ein Tänzer und Wind und Wildfang, irgend ein alter Narr: - was dünket 
euch? 
 
Vergebt mir doch, ihr Verzweifelnden, dass ich vor euch mit solch 
kleinen Worten rede, unwürdig, wahrlich!, solcher Gäste! Aber ihr 
errathet nicht, _was_ mein Herz muthwillig macht: - 
 
- ihr selber thut es und euer Anblick, vergebt es mir! Jeder nämlich 
wird muthig, der einem Verzweifelnden zuschaut. Einem Verzweifelnden 
zuzusprechen - dazu dünkt sich jeder stark genug. 
 
Mir selber gabt ihr diese Kraft, - eine gute Gabe, meine hohen Gäste! 
Ein rechtschaffnes Gastgeschenk! Wohlan, so zürnt nun nicht, dass ich 
euch auch vom Meinigen anbiete. 
 
Diess hier ist mein Reich und meine Herrschaft: was aber mein ist, für 
diesen Abend und diese Nacht soll es euer sein. Meine Thiere sollen 
euch dienen: meine Höhle sei eure Ruhestatt! 
 
Bei mir zu Heim-und-Hause soll Keiner verzweifeln, in meinem Reviere 
schütze ich jeden vor seinen wilden Thieren. Und das ist das Erste, 
was ich euch anbiete: Sicherheit! 
 
Das Zweite aber ist: mein kleiner Finger. Und habt ihr _den_ erst, so 
nehmt nur noch die ganze Hand, wohlan! und das Herz dazu! Willkommen 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 228

hier, willkommen, meine Gastfreunde!" 
 
Also sprach Zarathustra und lachte vor Liebe und Bosheit. Nach 
dieser Begrüssung verneigten sich seine Gäste abermals und schwiegen 
ehrfürchtig; der König zur Rechten aber antwortete ihm in ihrem Namen. 
 
"Daran, oh Zarathustra, wie du uns Hand und Gruss botest, erkennen wir 
dich als Zarathustra. Du erniedrigtest dich vor uns; fast thatest du 
unserer Ehrfurcht wehe -: 
 
- wer aber vermochte gleich dir sich mit solchem Stolze zu 
erniedrigen? _Das_ richtet uns selber auf, ein Labsal ist es unsern 
Augen und Herzen. 
 
Diess allein nur zu schaun, stiegen gern wir auf höhere Berge, als 
dieser Berg ist. Als Schaulustige nämlich kamen wir, wir wollten sehn, 
was trübe Augen hell macht. 
 
Und siehe, schon ist es vorbei mit allem unsern Nothschrein. Schon 
steht Sinn und Herz uns offen und ist entzückt. Wenig fehlt: und unser 
Muth wird muthwillig. 
 
Nichts, oh Zarathustra, wächst Erfreulicheres auf Erden, als ein hoher 
starker Wille: der ist ihr schönstes Gewächs. Eine ganze Landschaft 
erquickt sich an Einem solchen Baume. 
 
Der Pinie vergleiche ich, wer gleich dir, oh Zarathustra, aufwächst: 
lang, schweigend, hart, allein, besten biegsamsten Holzes, herrlich, - 
 
- zuletzt aber hinausgreifend mit starken grünen Ästen nach _seiner_ 
Herrschaft, starke Fragen fragend vor Winden und Wettern und was immer 
auf Höhen heimisch ist, 
 
- stärker antwortend, ein Befehlender, ein Siegreicher: oh wer sollte 
nicht, solche Gewächse zu schaun, auf hohe Berge steigen? 
 
Deines Baumes hier, oh Zarathustra, erlabt sich auch der Düstere, der 
Missrathene, an deinem Anblicke wird auch der Unstäte sicher und heilt 
sein Herz. 
 
Und wahrlich, zu deinem Berge und Baume richten sich heute viele 
Augen; eine grosse Sehnsucht hat sich aufgemacht, und Manche lernten 
fragen: wer ist Zarathustra? 
 
Und wem du jemals dein Lied und deinen Honig in's Ohr geträufelt: alle 
die Versteckten, die Einsiedler, die Zweisiedler sprachen mit Einem 
Male zu ihrem Herzen: 
 
`Lebt Zarathustra noch? Es lohnt sich nicht mehr zu leben, Alles ist 
gleich, Alles ist umsonst: oder - wir müssen mit Zarathustra leben!` 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 229

`Warum kommt er nicht, der sich so lange ankündigte? also fragen 
Viele; verschlang ihn die Einsamkeit? Oder sollen wir wohl zu ihm 
kommen?` 
 
Nun geschieht's, dass die Einsamkeit selber mürbe wird und zerbricht, 
einem Grabe gleich, das zerbricht und seine Todten nicht mehr halten 
kann. Überall sieht man Auferstandene. 
 
Nun steigen und steigen die Wellen um deinen Berg, oh Zarathustra. Und 
wie hoch auch deine Höhe ist, Viele müssen zu dir hinauf; dein Nachen 
soll nicht lange mehr im Trocknen sitzen. 
 
Und dass wir Verzweifelnde jetzt in deine Höhle kamen und schon nicht 
mehr verzweifeln: ein Wahr- und Vorzeichen ist es nur, davon, dass 
Bessere zu dir unterwegs sind, - 
 
- denn er selber ist zu dir unterwegs, der letzte Rest Gottes unter 
Menschen, das ist: alle die Menschen der grossen Sehnsucht, des 
grossen Ekels, des grossen Überdrusses, 
 
- Alle, die nicht leben wollen, oder sie lernen wieder _hoffen_ - oder 
sie lernen von dir, oh Zarathustra, die _grosse_ Hoffnung!" 
 
Also sprach der König zur Rechten und ergriff die Hand Zarathustra's, 
um sie zu küssen; aber Zarathustra wehrte seiner Verehrung und trat 
erschreckt zurück, schweigend und plötzlich wie in weite Fernen 
entfliehend. Nach einer kleinen Weile aber war er schon wieder bei 
seinen Gästen, blickte sie mit hellen, prüfenden Augen an und sprach: 
 
Meine Gäste, ihr höheren Menschen, ich will deutsch und deutlich mit 
euch reden. Nicht auf _euch_ wartete ich hier in diesen Bergen. 
 
("Deutsch und deutlich? Dass Gott erbarm! sagte hier der König zur 
Linken, bei Seite; man merkt, er kennt die lieben Deutschen nicht, 
dieser Weise aus dem Morgenlande! 
 
Aber er meint `deutsch und derb` - wohlan! Das ist heutzutage noch 
nicht der schlimmste Geschmack!") 
 
"Ihr mögt wahrlich insgesammt höhere Menschen sein, fuhr Zarathustra 
fort: aber für mich - seid ihr nicht hoch und stark genug. 
 
Für mich, das heisst: für das Unerbittliche, das in mir schweigt, aber 
nicht immer schweigen wird. Und gehört ihr zu mir, so doch nicht als 
mein rechter Arm. 
 
Wer nämlich selber auf kranken und zarten Beinen steht, gleich 
euch, der will vor Allem, ob er's weiss oder sich verbirgt: dass er 
_geschont_ werde. 
 
Meine Arme und meine Beine aber schone ich nicht, ich schone meine 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 230

Krieger nicht: wieso könntet ihr zu _meinem_ Kriege taugen? 
 
Mit euch verdürbe ich mir jeden Sieg noch. Und Mancher von euch fiele 
schon um, wenn er nur den lauten Schall meiner Trommeln hörte. 
 
Auch seid ihr mir nicht schön genug und wohlgeboren. Ich brauche reine 
glatte Spiegel für meine Lehren; auf eurer Oberfläche verzerrt sich 
noch mein eignes Bildniss. 
 
Eure Schultern drückt manche Last, manche Erinnerung; manch schlimmer 
Zwerg hockt in euren Winkeln. Es giebt verborgenen Pöbel auch in euch. 
 
Und seid ihr auch hoch und höherer Art: Vieles an euch ist krumm und 
missgestalt. Da ist kein Schmied in der Welt, der euch mir zurecht und 
gerade schlüge. 
 
Ihr seid nur Brücken: mögen Höhere auf euch hinüber schreiten! Ihr 
bedeutet Stufen: so zürnt Dem nicht, der über euch hinweg in _seine_ 
Höhe steigt! 
 
Aus eurem Samen mag auch mir einst ein ächter Sohn und vollkommener 
Erbe wachsen: aber das ist ferne. Ihr selber seid Die nicht, welchen 
mein Erbgut und Name zugehört. 
 
Nicht auf euch warte ich hier in diesen Bergen, nicht mit euch darf 
ich zum letzten Male niedersteigen. Als Vorzeichen kamt ihr mir nur, 
dass schon Höhere zu mir unterwegs sind, - 
 
- _nicht_ die Menschen der grossen Sehnsucht, des grossen Ekels, des 
grossen Überdrusses und Das, was ihr den Überrest Gottes nanntet. 
 
- Nein! Nein! Drei Mal Nein! Auf _Andere_ warte ich hier in diesen 
Bergen und will meinen Fuss nicht ohne sie von dannen heben, 
 
- auf Höhere, Stärkere, Sieghaftere, Wohlgemuthere, Solche, die 
rechtwinklig gebaut sind an Leib und Seele: _lachende_Löwen_ müssen 
kommen! 
 
Oh, meine Gastfreunde, ihr Wunderlichen, - hörtet ihr noch Nichts von 
meinen Kindern? Und dass sie zu mir unterwegs sind? 
 
Sprecht mir doch von meinen Gärten, von meinen glückseligen Inseln, 
von meiner neuen schönen Art, - warum sprecht ihr mir nicht davon? 
 
Diess Gastgeschenk erbitte ich mir von eurer Liebe, dass ihr mir von 
meinen Kindern sprecht. Hierzu bin ich reich, hierzu ward ich arm: was 
gab ich nicht hin, 
 
- was gäbe ich nicht hin, dass ich Eins hätte: _diese_ Kinder, _diese_ 
lebendige Pflanzung, _diese_ Lebensbäume meines Willens und meiner 
höchsten Hoffnung!" 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 231

 
Also sprach Zarathustra und hielt plötzlich inne in seiner Rede: denn 
ihn überfiel seine Sehnsucht, und er schloss Augen und Mund vor der 
Bewegung seines Herzens. Und auch alle seine Gäste schwiegen und 
standen still und bestürzt: nur dass der alte Wahrsager mit Händen und 
Gebärden Zeichen gab. 
 
 
 
Das Abendmahl 
 
An dieser Stelle nämlich unterbrach der Wahrsager die Begrüssung 
Zarathustra's und seiner Gäste: er drängte sich vor, wie Einer, der 
keine Zeit zu verlieren hat, fasste die Hand Zarathustra's und rief: 
"Aber Zarathustra! 
 
Eins ist nothwendiger als das Andre, so redest du selber: wohlan, Eins 
ist _mir_ jetzt nothwendiger als alles Andere. 
 
Ein Wort zur rechten Zeit: hast du mich nicht zum _Mahle_ eingeladen? 
Und hier sind viele, die lange Wege machten. Du willst uns doch nicht 
mit Reden abspeisen? 
 
Auch gedachtet ihr Alle mir schon zu viel des Erfrierens, Ertrinkens, 
Erstickens und andrer Leibes-Nothstände: Keiner aber gedachte _meines_ 
Nothstandes, nämlich des Verhungerns -" 
 
(Also sprach der Wahrsager; wie die Thiere Zarathustra's aber diese 
Worte hörten, liefen sie vor Schrecken davon. Denn sie sahen, dass 
was sie auch am Tage heimgebracht hatten, nicht genug sein werde, den 
Einen Wahrsager zu stopfen.) 
 
"Eingerechnet das Verdursten, fuhr der Wahrsager fort. Und ob ich 
schon Wasser hier plätschern höre, gleich Reden der Weisheit, nämlich 
reichlich und unermüdlich: ich - will _Wein_! 
 
Nicht jeder ist gleich Zarathustra ein geborner Wassertrinker. Wasser 
taugt auch nicht für Müde und Verwelkte: _uns_ gebührt Wein, - _der_ 
erst giebt plötzliches Genesen und stegreife Gesundheit!" 
 
Bei dieser Gelegenheit, da der Wahrsager nach Wein begehrte, geschah 
es, dass auch der König zur Linken, der Schweigsame, einmal zu Worte 
kam. "Für Wein, sprach er, trugen _wir_ Sorge, ich sammt meinem 
Bruder, dem Könige zur Rechten: wir haben Weins genug, - einen ganzen 
Esel voll. So fehlt Nichts als Brod." 
 
"Brod? entgegnete Zarathustra und lachte dazu. Nur gerade Brod haben 
Einsiedler nicht. Aber der Mensch lebt nicht vom Brod allein, sondern 
auch vom Fleische guter Lämmer, deren ich zwei habe: 
 
- _Die_ soll man geschwinde schlachten und würzig, mit Salbei, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 232

zubereiten: so liebe ich's. Und auch an Wurzeln und Früchten fehlt es 
nicht, gut genug selbst für Lecker- und Schmeckerlinge; noch an Nüssen 
und andern Räthseln zum Knacken. 
 
Also wollen wir in Kürze eine gute Mahlzeit machen. Wer aber mit essen 
will, muss auch mit Hand anlegen, auch die Könige. Bei Zarathustra 
nämlich darf auch ein König Koch sein." 
 
Mit diesem Vorschlage war Allen nach dem Herzen geredet: nur dass der 
freiwillige Bettler sich gegen Fleisch und Wein und Würzen sträubte. 
 
"Nun hört mir doch diesen Schlemmer Zarathustra! sagte er scherzhaft: 
geht man dazu in Höhlen und Hoch-Gebirge, dass man solche Mahlzeiten 
macht? 
 
Nun freilich verstehe ich, was er einst uns lehrte: `Gelobt sei die 
kleine Armuth!` Und warum er die Bettler abschaffen will." 
 
"Sei guter Dinge, antwortete ihm Zarathustra, wie ich es bin. Bleibe 
bei deiner Sitte, du Trefflicher, malme deine Körner, trink dein 
Wasser, lobe deine Küche: wenn sie dich nur fröhlich macht! 
 
Ich bin ein Gesetz nur für die Meinen, ich bin kein Gesetz für Alle. 
Wer aber zu mir gehört, der muss von starken Knochen sein, auch von 
leichten Füssen, - 
 
- lustig zu Kriegen und Festen, kein Düsterling, kein Traum-Hans, 
bereit zum Schwersten wie zu seinem Feste, gesund und heil. 
 
Das Beste gehört den Meinen und mir; und giebt man's uns nicht, so 
nehmen wir's: - die beste Nahrung, den reinsten Himmel, die stärksten 
Gedanken, die schönsten Fraun!" - 
 
Also sprach Zarathustra; der König zur Rechten aber entgegnete: 
"Seltsam! Vernahm man je solche kluge Dinge aus dem Munde eines 
Weisen? 
 
Und wahrlich, das ist das Seltsamste an einem Weisen, wenn er zu 
alledem auch noch klug und kein Esel ist." 
 
Also sprach der König zur Rechten und wunderte sich; der Esel aber 
sagte zu seiner Rede mit bösem Willen I-A. Diess aber war der 
Anfang von jener langen Mahlzeit, welche "das Abendmahl" in den 
Historien-Büchern genannt wird. Bei derselben aber wurde von nichts 
Anderem geredet als _vom_höheren_Menschen_. 
 
 
 
Vom höheren Menschen 
 
1. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 233

 
Als ich zum ersten Male zu den Menschen kam, da that ich die 
Einsiedler-Thorheit, die grosse Thorheit: ich stellte mich auf den 
Markt. 
 
Und als ich zu Allen redete, redete ich zu Keinem. Des Abends aber 
waren Seiltänzer meine Genossen, und Leichname; und ich selber fast 
ein Leichnam. 
 
Mit dem neuen Morgen aber kam mir eine neue Wahrheit: da lernte ich 
sprechen "Was geht mich Markt und Pöbel und Pöbel-Lärm und lange 
Pöbel-Ohren an!" 
 
Ihr höheren Menschen, Diess lernt von mir: auf dem Markt glaubt 
Niemand an höhere Menschen. Und wollt ihr dort reden, wohlan! Der 
Pöbel aber blinzelt "wir sind Alle gleich." 
 
"Ihr höheren Menschen, - so blinzelt der Pöbel - es giebt keine 
höheren Menschen, wir sind Alle gleich, Mensch ist Mensch, vor Gott - 
sind wir Alle gleich!" 
 
Vor Gott! - Nun aber starb dieser Gott. Vor dem Pöbel aber wollen wir 
nicht gleich sein. Ihr höheren Menschen, geht weg vom Markt! 
 
 
2. 
 
Vor Gott! - Nun aber starb dieser Gott! Ihr höheren Menschen, dieser 
Gott war eure grösste Gefahr. 
 
Seit er im Grabe liegt, seid ihr erst wieder auferstanden. Nun erst 
kommt der grosse Mittag, nun erst wird der höhere Mensch - Herr! 
 
Verstandet ihr diess Wort, oh meine Brüder? Ihr seid erschreckt: wird 
euren Herzen schwindlig? Klafft euch hier der Abgrund? Kläfft euch 
hier der Höllenhund? 
 
Wohlan! Wohlauf! Ihr höheren Menschen! Nun erst kreisst der Berg der 
Menschen-Zukunft. Gott starb: nun wollen _wir_, - dass der Übermensch 
lebe. 
 
 
3. 
 
Die Sorglichsten fragen heute: "wie bleibt der Mensch erhalten?" 
Zarathustra aber fragt als der Einzige und Erste: "wie wird der Mensch 
_überwunden_?" 
 
Der Übermensch liegt mir am Herzen, _der_ ist mein Erstes und 
Einziges, - und _nicht_ der Mensch: nicht der Nächste, nicht der 
Ärmste, nicht der Leidendste, nicht der Beste - 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 234

 
Oh meine Brüder, was ich lieben kann am Menschen, das ist, dass er ein 
Übergang ist und ein Untergang. Und auch an euch ist vieles, das mich 
lieben und hoffen macht. 
 
Dass ihr verachtetet, ihr höheren Menschen, das macht mich hoffen. Die 
grossen Verachtenden nämlich sind die grossen Verehrenden. 
 
Dass ihr verzweifeltet, daran ist Viel zu ehren. Denn ihr lerntet 
nicht, wie ihr euch ergäbet, ihr lerntet die kleinen Klugheiten nicht. 
 
Heute nämlich wurden die kleinen Leute Herr: die predigen Alle 
Ergebung und Bescheidung und Klugheit und Fleiss und Rücksicht und das 
lange Und-so-weiter der kleinen Tugenden. 
 
Was von Weibsart ist, was von Knechtsart stammt und sonderlich der 
Pöbel-Mischmasch: _Das_ will nun Herr werden alles Menschen-Schicksals 
- oh Ekel! Ekel! Ekel! 
 
_Das_ frägt und frägt und wird nicht müde: "Wie erhält sich der 
Mensch, am besten, am längsten, am angenehmsten?" Damit - sind sie die 
Herrn von Heute. 
 
Diese Herrn von Heute überwindet mir, oh meine Brüder, - diese kleinen 
Leute: _die_ sind des Übermenschen grösste Gefahr! 
 
Überwindet mir, ihr höheren Menschen, die kleinen Tugenden, die 
kleinen Klugheiten, die Sandkorn-Rücksichten, den Ameisen-Kribbelkram, 
das erbärmliche Behagen, das "Glück der Meisten" -! 
 
Und lieber verzweifelt, als dass ihr euch ergebt. Und, wahrlich, ich 
liebe euch dafür, dass ihr heute nicht zu leben wisst, ihr höheren 
Menschen! So nämlich lebt _ihr_ - am Besten! 
 
 
4. 
 
Habt ihr Muth, oh meine Brüder? Seid ihr herzhaft? _Nicht_ Muth vor 
Zeugen, sondern Einsiedler- und Adler-Muth, dem auch kein Gott mehr 
zusieht? 
 
Kalte Seelen, Maulthiere, Blinde, Trunkene heissen mir nicht herzhaft. 
Herz hat, wer Furcht kennt, aber Furcht _zwingt_, er den Abgrund 
sieht, aber mit _Stolz_. 
 
Wer den Abgrund sieht, aber mit Adlers-Augen, wer mit Adlers-Krallen 
den Abgrund _fasst_: Der hat Muth. - - 
 
 
5. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 235

"Der Mensch ist böse" - so sprachen mir zum Troste alle Weisesten. 
Ach, wenn es heute nur noch wahr ist! Denn das Böse ist des Menschen 
beste Kraft. 
 
"Der Mensch muss besser und böser werden" - so lehre _ich_. Das 
Böseste ist nöthig zu des Übermenschen Bestem. 
 
Das mochte gut sein für jenen Prediger der kleinen Leute, dass er litt 
und trug an des Menschen Sünde. Ich aber erfreue mich der grossen 
Sünde als meines grossen _Trostes_. - 
 
Solches ist aber nicht für lange Ohren gesagt. Jedwedes Wort gehört 
auch nicht in jedes Maul. Das sind feine ferne Dinge: nach denen 
sollen nicht Schafs-Klauen greifen! 
 
 
6. 
 
Ihr höheren Menschen, meint ihr, ich sei da, gut zu machen, was ihr 
schlecht machtet? 
 
Oder ich wollte fürderhin euch Leidende bequemer betten? Oder euch 
Unstäten, Verirrten, Verkletterten neue leichtere Fusssteige zeigen? 
 
Nein! Nein! Drei Mal Nein! Immer Mehr, immer Bessere eurer Art sollen 
zu Grunde gehn, - denn ihr sollt es immer schlimmer und härter haben. 
So allein - 
 
- so allein wächst der Mensch in _die_ Höhe, wo der Blitz ihn trifft 
und zerbricht: hoch genug für den Blitz! 
 
Auf Weniges, auf Langes, auf Fernes geht mein Sinn und meine 
Sehnsucht: was gienge mich euer kleines, vieles, kurzes Elend an! 
 
Ihr leidet mir noch nicht genug! Denn ihr leidet an euch, ihr littet 
noch nicht _am_Menschen_. Ihr würdet lügen, wenn ihr's anders sagtet! 
Ihr leidet Alle nicht, woran ich litt. - - 
 
 
7. 
 
Es ist mir nicht genug, dass der Blitz nicht mehr schadet. Nicht 
ableiten will ich ihn: er soll lernen für _mich_ - arbeiten. - 
 
Meine Weisheit sammlet sich lange schon gleich einer Wolke, sie wird 
stiller und dunkler. So thut jede Weisheit, welche _einst_ Blitze 
gebären soll. - 
 
Diesen Menschen von Heute will ich nicht _Licht_ sein, nicht Licht 
heissen. _Die_ - will ich blenden: Blitz meiner Weisheit! Stich ihnen 
die Augen aus! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 236

 
 
8. 
 
Wollt Nichts über euer Vermögen: es giebt eine schlimme Falschheit bei 
Solchen, die über ihr Vermögen wollen. 
 
Sonderlich, wenn sie grosse Dinge wollen! Denn sie wecken Misstrauen 
gegen grosse Dinge, diese feinen Falschmünzer und Schauspieler: - 
 
- bis sie endlich falsch vor sich selber sind, schieläugig, 
übertünchter Wurmfrass, bemäntelt durch starke Worte, durch 
Aushänge-Tugenden, durch glänzende falsche Werke. 
 
Habt da eine gute Vorsicht, ihr höheren Menschen! Nichts nämlich gilt 
mir heute kostbarer und seltner als Redlichkeit. 
 
Ist diess Heute nicht des Pöbels? Pöbel aber weiss nicht, was gross, 
was klein, was gerade und redlich ist: der ist unschuldig krumm, der 
lügt immer. 
 
 
9. 
 
Habt heute ein gutes Misstrauen, ihr höheren Menschen, ihr Beherzten! 
Ihr Offenherzigen! Und haltet eure Gründe geheim! Diess Heute nämlich 
ist des Pöbels. 
 
Was der Pöbel ohne Gründe einst glauben lernte, wer könnte ihm durch 
Gründe Das - umwerfen? 
 
Und auf dem Markte überzeugt man mit Gebärden. Aber Gründe machen den 
Pöbel misstrauisch. 
 
Und wenn da einmal Wahrheit zum Siege kam, so fragt euch Mit gutem 
Misstrauen: "welch starker Irrthum hat für sie gekämpft?" 
 
Hütet euch auch vor den Gelehrten! Die hassen euch: denn sie sind 
unfruchtbar! Sie haben kalte vertrocknete Augen, vor ihnen liegt jeder 
Vogel entfedert. 
 
Solche brüsten sich damit, dass sie nicht lügen: aber Ohnmacht zur 
Lüge ist lange noch nicht Liebe zur Wahrheit. Hütet euch! 
 
Freiheit von Fieber ist lange noch nicht Erkenntniss! Ausgekälteten 
Geistern glaube ich nicht. Wer nicht lügen kann, weiss nicht, was 
Wahrheit ist. 
 
 
10. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 237

Wollt ihr hoch hinaus, so braucht die eignen Beine! Lasst euch nicht 
empor _tragen_, setzt euch nicht auf fremde Rükken und Köpfe! 
 
Du aber stiegst zu Pferde? Du reitest nun hurtig hinauf zu deinem 
Ziele? Wohlan, mein Freund! Aber dein lahmer Fuss sitzt auch mit zu 
Pferde! 
 
Wenn du an deinem Ziele bist, wenn du von deinem Pferde springst: auf 
deiner _Höhe_ gerade, du höherer Mensch - wirst du stolpern! 
 
 
11. 
 
Ihr Schaffenden, ihr höheren Menschen! Man ist nur für das eigne Kind 
schwanger. 
 
Lasst euch Nichts vorreden, einreden! Wer ist denn _euer_ Nächster? 
Und handelt ihr auch "für den Nächsten", - ihr schafft doch nicht für 
ihn! 
 
Verlernt mir doch diess "Für", ihr Schaffenden: eure Tugend gerade 
will es, dass ihr kein Ding mit "für" und "um" und "weil" thut. Gegen 
diese falschen kleinen Worte sollt ihr euer Ohr zukleben. 
 
Das "für den Nächsten" ist die Tugend nur der kleinen Leute: da heisst 
es "gleich und gleich" und "Hand wäscht Hand": - sie haben nicht Recht 
noch Kraft zu _eurem_ Eigennutz! 
 
In eurem Eigennutz, ihr Schaffenden, ist der Schwangeren Vorsicht und 
Vorsehung! Was Niemand noch mit Augen sah, die Frucht: die schirmt und 
schont und nährt eure ganze Liebe. 
 
Wo eure ganze Liebe ist, bei eurem Kinde, da ist auch eure ganze 
Tugend! Euer Werk, euer Wille ist _euer_ "Nächster": lasst euch keine 
falschen Werthe einreden! 
 
 
12. 
 
Ihr Schaffenden, ihr höheren Menschen! Wer gebären muss, der ist 
krank; wer aber geboren hat, ist unrein. 
 
Fragt die Weiber: man gebiert nicht, weil es Vergnügen macht. Der 
Schmerz macht Hühner und Dichter gackern. 
 
Ihr Schaffenden, an euch ist viel Unreines. Das macht, ihr musstet 
Mütter sein. 
 
Ein neues Kind: oh wie viel neuer Schmutz kam auch zur Welt! Geht bei 
Seite! Und wer geboren hat, soll seine Seele rein waschen! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 238

 
13. 
 
Seid nicht tugendhaft über eure Kräfte! Und wollt Nichts von euch 
wider die Wahrscheinlichkeit! 
 
Geht in den Fusstapfen, wo schon eurer Väter Tugend gierig! Wie 
wolltet ihr hoch steigen, wenn nicht eurer Väter Wille mit euch 
steigt? 
 
Wer aber Erstling sein will, sehe zu, dass er nicht auch Letztling 
werde! Und wo die Laster eurer Väter sind, darin sollt ihr nicht 
Heilige bedeuten wollen! 
 
Wessen Väter es mit Weibern hielten und mit starken Weinen und 
Wildschweinen: was wäre es, wenn Der von sich Keuschheit wollte? 
 
Eine Narrheit wäre es! Viel, wahrlich, dünkt es mich für einen 
Solchen, wenn er Eines oder zweier oder dreier Weiber Mann ist. 
 
Und stiftete er Klöster und schriebe über die Thür: "der Weg zum 
Heiligen," - ich spräche doch: wozu! es ist eine neue Narrheit! 
 
Er stiftete sich selber ein Zucht- und Fluchthaus: wohl bekomm's! Aber 
ich glaube nicht daran. 
 
In der Einsamkeit wächst, was Einer in sie bringt, auch das innere 
Vieh. Solchergestalt widerräth sich Vielen die Einsamkeit. 
 
Gab es Schmutzigeres bisher auf Erden als Wüsten-Heilige? _Um_die_ 
herum war nicht nur der Teufel los, - sondern auch das Schwein. 
 
 
14. 
 
Scheu, beschämt, ungeschickt, einem Tiger gleich, dem der Sprung 
missrieth: also, ihr höheren Menschen, sah ich oft euch bei Seite 
schleichen. Ein _Wurf_ missrieth euch. 
 
Aber, ihr Würfelspieler, was liegt daran! Ihr lerntet nicht spielen 
und spotten, wie man spielen und spotten muss! Sitzen wir nicht immer 
an einem grossen Spott- und Spieltische? 
 
Und wenn euch Grosses missrieth, seid ihr selber darum - missrathen? 
Und missriethet ihr selber, missrieth darum - der Mensch? Missrieth 
aber der Mensch: wohlan! wohlauf! 
 
 
15. 
 
Je höher von Art, je seltener geräth ein Ding. Ihr höheren Menschen 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 239

hier, seid ihr nicht alle - missgerathen? 
 
Seid guten Muths, was liegt daran! Wie Vieles ist noch möglich! Lernt 
über euch selber lachen, wie man lachen muss! 
 
Was Wunders auch, dass ihr missriethet und halb geriethet, ihr 
Halb-Zerbrochenen! Drängt und stösst sich nicht in euch - des Menschen 
_Zukunft_? 
 
Des Menschen Fernstes, Tiefstes, Sternen-Höchstes, seine ungeheure 
Kraft: schäumt Das nicht alles gegen einander in eurem Topfe? 
 
Was Wunders, dass mancher Topf zerbricht! Lernt über euch lachen, wie 
man lachen muss! Ihr höheren Menschen, oh wie Vieles ist noch möglich! 
 
Und wahrlich, wie Viel gerieth schon! Wie reich ist diese Erde an 
kleinen guten vollkommenen Dingen, an Wohlgerathenem! 
 
Stellt kleine gute vollkommne Dinge um euch, ihr höheren Menschen! 
Deren goldene Reife heilt das Herz. Vollkommnes lehrt hoffen. 
 
 
16. 
 
Welches war hier auf Erden bisher die grösste Sünde? War es nicht das 
Wort Dessen, der sprach: "Wehe Denen, die hier lachen!" 
 
Fand er zum Lachen auf der Erde selber keine Gründe? So suchte er nur 
schlecht. Ein Kind findet hier noch Gründe. 
 
Der - liebte nicht genug: sonst hätte er auch uns geliebt, die 
Lachenden! Aber er hasste und höhnte uns, Heulen und Zähneklappern 
verhiess er uns. 
 
Muss man denn gleich fluchen, wo man nicht liebt? Das - dünkt mich ein 
schlechter Geschmack. Aber so that er, dieser Unbedingte. Er kam vom 
Pöbel. 
 
Und er selber liebte nur nicht genug: sonst hätte er weniger gezürnt, 
dass man ihn nicht liebe. Alle grosse Liebe _will_ nicht Liebe: - die 
will mehr. 
 
Geht aus dem Wege allen solchen Unbedingten! Das ist eine arme kranke 
Art, eine Pöbel-Art: sie sehn schlimm diesem Leben zu, sie haben den 
bösen Blick für diese Erde. 
 
Geht aus dem Wege allen solchen Unbedingten! Sie haben Schwere Füsse 
und schwüle Herzen: - sie wissen nicht zu tanzen. Wie möchte Solchen 
wohl die Erde leicht sein! 
 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 240

17. 
 
Krumm kommen alle guten Dinge ihrem Ziele nahe. Gleich Katzen machen 
sie Buckel, sie schnurren innewendig vor ihrem nahen Glücke, - alle 
guten Dinge lachen. 
 
Der Schritt verräth, ob Einer schon auf _seiner_ Bahn schreitet: so 
seht mich gehn! Wer aber seinem Ziel nahe kommt, der tanzt. 
 
Und, wahrlich, zum Standbild ward ich nicht, noch stehe ich nicht da, 
starr, stumpf, steinern, eine Säule; ich liebe geschwindes Laufen. 
 
Und wenn es auf Erden auch Moor und dicke Trübsal giebt: wer leichte 
Füsse hat, läuft über Schlamm noch hinweg und tanzt wie auf gefegtem 
Eise. 
 
Erhebt eure Herzen, meine Brüder, hoch! höher! Und vergesst mir auch 
die Beine nicht! Erhebt auch eure Beine, ihr guten Tänzer, und besser 
noch: ihr steht auch auf dem Kopf! 
 
 
18. 
 
Diese Krone des Lachenden, diese Rosenkranz-Krone: ich selber setzte 
mir diese Krone auf, ich selber sprach heilig mein Gelächter. Keinen 
Anderen fand ich heute stark genug dazu. 
 
Zarathustra der Tänzer, Zarathustra der Leichte, der mit den Flügeln 
winkt, ein Flugbereiter, allen Vögeln zuwinkend, bereit und fertig, 
ein Selig-Leichtfertiger: - 
 
Zarathustra der Wahrsager, Zarathustra der Wahrlacher, kein 
Ungeduldiger, kein Unbedingter, Einer, der Sprünge und Seitensprünge 
liebt; ich selber setzte mir diese Krone auf! 
 
 
19. 
 
Erhebt eure Herzen, meine Brüder, hoch! höher! Und vergesst mir auch 
die Beine nicht! Erhebt auch eure Beine, ihr guten Tänzer, und besser 
noch: ihr steht auch auf dem Kopf! 
 
Es giebt auch im Glück schweres Gethier, es giebt Plumpfüssler von 
Anbeginn. Wunderlich müht sie sich ab, einem Elephanten gleich, der 
sich müht auf dem Kopf zu stehn. 
 
Besser aber noch närrisch sein vor Glücke als närrisch vor Unglücke, 
besser plump tanzen als lahm gehn. So lernt mir doch meine Weisheit 
ab: auch das schlimmste Ding hat zwei gute Kehrseiten, - 
 
- auch das schlimmste Ding hat gute Tanzbeine: so lernt mir doch euch 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 241

selbst, ihr höheren Menschen, auf eure rechten Beine stellen! 
 
So verlernt mir doch Trübsal-Blasen und alle Pöbel-Traurigkeit! Oh wie 
traurig dünken mich heute des Pöbels Hanswürste noch! Diess Heute aber 
ist des Pöbels. 
 
 
20. 
 
Dem Winde thut mir gleich, wenn er aus seinen Berghöhlen stürzt: nach 
seiner eignen Pfeife will er tanzen, die Meere zittern und hüpfen 
unter seinen Fusstapfen. 
 
Der den Eseln Flügel giebt, der Löwinnen melkt, gelobt sei dieser gute 
unbändige Geist, der allem Heute und allem Pöbel wie ein Sturmwind 
kommt, - 
 
- der Distel- und Tiftelköpfen feind ist und allen welken Blättern und 
Unkräutern: gelobt sei dieser wilde gute freie Sturmgeist, welcher auf 
Mooren und Trübsalen wie auf Wiesen tanzt! 
 
Der die Pöbel-Schwindhunde hasst und alles missrathene düstere 
Gezücht: gelobt sei dieser Geist aller freien Geister, der lachende 
Sturm, welcher allen Schwarzsichtigen, Schwärsüchtigen Staub in die 
Augen bläst! 
 
Ihr höheren Menschen, euer Schlimmstes ist: ihr lerntet alle nicht 
tanzen, wie man tanzen muss - über euch hinweg tanzen! Was liegt 
daran, dass ihr missriethet! 
 
Wie Vieles ist noch möglich! So _lernt_ doch über euch hinweg lachen! 
Erhebt eure Herzen, ihr guten Tänzer, hoch! höher! Und vergesst mir 
auch das gute Lachen nicht! 
 
Diese Krone des Lachenden, diese Rosenkranz-Krone: euch, meinen 
Brüdern, werfe ich diese Krone zu! Das Lachen sprach ich heilig; ihr 
höheren Menschen, _lernt_ mir - lachen! 
 
 
 
Das Lied der Schwermuth 
 
1. 
 
Als Zarathustra diese Reden sprach, stand er nahe dem Eingange seiner 
Höhle; mit den letzten Worten aber entschlüpfte er seinen Gästen und 
floh für eine kurze Weile in's Freie. 
 
"Oh reine Gerüche um mich, rief er aus, oh selige Stille um mich! Aber 
wo sind meine Thiere? Heran, heran, mein Adler und meine Schlange! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 242

Sagt mir doch, meine Thiere: diese höheren Menschen insgesammt - 
_riechen_ sie vielleicht nicht gut? Oh reine Gerüche um mich! Jetzo 
weiss und fühle ich erst, wie ich euch, meine Thiere, liebe." 
 
- Und Zarathustra sprach nochmals: "ich liebe euch, meine Thiere!" Der 
Adler aber und die Schlange drängten sich an ihn, als er diese Worte 
sprach, und sahen zu ihm hinauf. Solchergestalt waren sie zu drei 
still beisammen und schnüffelten und schlürften mit einander die gute 
Luft. Denn die Luft war hier draussen besser als bei den höheren 
Menschen. 
 
 
2. 
 
Kaum aber hatte Zarathustra seine Höhle verlassen, da erhob sich der 
alte Zauberer, sah listig umher und sprach: "Er ist hinaus! 
 
Und schon, ihr höheren Menschen - dass ich euch mit diesem Lob- und 
Schmeichel-Namen kitzle, gleich ihm selber - schon fällt mich mein 
schlimmer Trug- und Zaubergeist an, mein schwermüthiger Teufel, 
 
- welcher diesem Zarathustra ein Widersacher ist aus dem Grunde: 
vergebt es ihm! Nun will er vor euch zaubern, er hat gerade _seine_ 
Stunde; umsonst ringe ich mit diesem bösen Geiste. 
 
Euch Allen, welche Ehren ihr euch mit Worten geben mögt, ob ihr 
euch `die freien Geister` nennt oder `die Wahrhaftigen` oder `die 
Büsser des Geistes` oder `die Entfesselten` oder `die grossen 
Sehnsüchtigen` - 
 
- euch Allen, die ihr _am_grossen_Ekel_ leidet gleich mir, denen der 
alte Gott starb und noch kein neuer Gott in Wiegen und Windeln liegt, 
- euch Allen ist mein böser Geist und Zauber-Teufel hold. 
 
Ich kenne euch, ihr höheren Menschen, ich kenne ihn, - ich kenne auch 
diesen Unhold, den ich wider Willen liebe, diesen Zarathustra: er 
selber dünkt mich öfter gleich einer schönen Heiligen-Larve, 
 
- gleich einem neuen wunderlichen Mummenschanze, in dem sich 
mein böser Geist, der schwermüthige Teufel, gefällt: - ich liebe 
Zarathustra, so dünkt mich oft, um meines bösen Geistes Willen. - 
 
Aber schon fällt _der_ mich an und zwingt mich, dieser Geist der 
Schwermuth, dieser Abend-Dämmerungs-Teufel: und, wahrlich, ihr höheren 
Menschen, es gelüstet ihn - 
 
- macht nur die Augen auf! - es gelüstet ihn, _nackt_ zu kommen, ob 
männlich, ob weiblich, noch weiss ich's nicht: aber er kommt, er 
zwingt mich, wehe! macht eure Sinne auf! 
 
Der Tag klingt ab, allen Dingen kommt nun der Abend, auch den besten 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 243

Dingen; hört nun und seht, ihr höheren Menschen, welcher Teufel, ob 
Mann, ob Weib, dieser Geist der Abend-Schwermuth ist!" 
 
Also sprach der alte Zauberer, sah listig umher und griff dann zu 
seiner Harfe. 
 
 
3. 
 
Bei abgehellter Luft, Wenn schon des Thau's Tröstung Zur Erde 
niederquillt, Unsichtbar, auch ungehört: - Denn zartes Schuhwerk trägt 
Der Tröster Thau gleich allen Trost-Milden -: Gedenkst du da, gedenkst 
du, heisses Herz, Wie einst du durstetest, Nach himmlischen Thränen 
und Thau-Geträufel Versengt und müde durstetest, Dieweil auf gelben 
Gras-Pfaden Boshaft abendliche Sonnenblicke Durch schwarze Bäume um 
dich liefen, Blendende Sonnen-Gluthblicke, schadenfrohe. 
 
"Der _Wahrheit_ Freier? Du? - so höhnten sie - Nein! Nur ein Dichter! 
Ein Thier, ein listiges, raubendes, schleichendes, Das lügen muss, 
Das wissentlich, willentlich lügen muss: Nach Beute lüstern, Bunt 
verlarvt, Sich selber Larve, Sich selbst zur Beute - _Das_ - der 
Wahrheit Freier? Nein! Nur Narr! Nur Dichter! Nur Buntes redend, Aus 
Narren-Larven bunt herausschreiend, Herumsteigend auf lügnerischen 
Wort-Brücken, Auf bunten Regenbogen, Zwischen falschen Himmeln Und 
falschen Erden, Herumschweifend, herumschwebend, - _Nur_ Narr! _Nur_ 
Dichter! 
 
_Das_ - der Wahrheit Freier? Nicht still, starr, glatt, kalt, Zum 
Bilde worden, Zur Gottes-Säule, Nicht aufgestellt vor Tempeln, Eines 
Gottes Thürwart: Nein! Feindselig solchen Wahrheits-Standbildern, In 
jeder Wildniss heimischer als vor Tempeln, Voll Katzen-Muthwillens, 
Durch jedes Fenster springend Husch! in jeden Zufall, Jedem Urwalde 
zuschnüffelnd, Süchtig-sehnsüchtig zuschnüffelnd, Dass du in Urwäldern 
Unter buntgefleckten Raubthieren Sündlich-gesund und bunt und schön 
liefest, Mit lüsternen Lefzen, Selig-höhnisch, selig-höllisch, 
selig-blutgierig, Raubend, schleichend, lügend liefest: - 
 
Oder, dem Adler gleich, der lange, Lange starr in Abgründe blickt, In 
_seine_ Abgründe: - - Oh wie sie sich hier hinab, Hinunter, hinein, 
In immer tiefere Tiefen ringeln! - Dann, Plötzlich, geraden Zugs, 
Gezückten Flugs, Auf Lämmer stossen, Jach hinab, heisshungrig, 
Nach Lämmern lüstern, Gram allen Lamms-Seelen, Grimmig-gram 
Allem, was blickt Schafmässig, lammäugig, krauswollig, Grau, mit 
Lamms-Schafs-Wohlwollen! 
 
Also Adlerhaft, pantherhaft Sind des Dichters Sehnsüchte, Sind _deine_ 
Sehnsüchte unter tausend Larven, Du Narr! Du Dichter! 
 
Der du den Menschen schautest So Gott als Schaf -: Den Gott 
_zerreissen_ im Menschen Wie das Schaf im Menschen, Und zerreisend 
_lachen_ - 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 244

 
_Das_, _Das_ ist deine Seligkeit! Eines Panthers und Adlers Seligkeit! 
Eines Dichters und Narren Seligkeit!" - - 
 
Bei abgehellter Luft, Wenn schon des Monds Sichel Grün zwischen 
Purpurröthen Und neidisch hinschleicht: - dem Tage feind, Mit jedem 
Schritte heimlich An Rosen-Hängematten Hinsichelnd, bis sie sinken, 
Nacht-abwärts blass hinabsinken: 
 
So sank ich selber einstmals Aus meinem Wahrheits-Wahnsinne, Aus 
meinen Tages-Sehnsüchten, Des Tages müde, krank vom Lichte, - sank 
abwärts, abendwärts, schattenwärts: Von Einer Wahrheit Verbrannt und 
durstig: - gedenkst du noch, gedenkst du, heisses Herz, Wie da du 
durstetest? - Dass ich verbannt sei Von _aller_ Wahrheit, Nur Narr! 
Nur Dichter! 
 
 
 
Von der Wissenschaft 
 
Also sang der Zauberer; und Alle, die beisammen waren, giengen gleich 
Vögeln unvermerkt in das Netz seiner listigen und schwermüthigen 
Wollust. Nur der Gewissenhafte des Geistes war nicht eingefangen: er 
nahm flugs dem Zauberer die Harfe weg und rief "Luft! Lasst gute Luft 
herein! Lass Zarathustra herein! Du machst diese Höhle schwül und 
giftig, du schlimmer alter Zauberer! 
 
Du verfährst, du Falscher, Feiner, zu unbekannten Begierden und 
Wildnissen. Und wehe, wenn Solche, wie du, von der _Wahrheit_ Redens 
und Wesens machen! 
 
Wehe allen freien Geistern, welche nicht vor _solchen_ Zauberern auf 
der Hut sind! Dahin ist es mit ihrer Freiheit: du lehrst und lockst 
zurück in Gefängnisse, - 
 
- du alter schwermüthiger Teufel, aus deiner Klage klingt eine 
Lockpfeife, du gleichst Solchen, welche mit ihrem Lobe der Keuschheit 
heimlich zu Wollüsten laden!" 
 
Also sprach der Gewissenhafte; der alte Zauberer aber blickte um sich, 
genoss seines Sieges und verschluckte darüber den Verdruss, welchen 
ihm der Gewissenhafte machte. "Sei still! sagte er mit bescheidener 
Stimme, gute Lieder wollen gut wiederhallen; nach guten Liedern soll 
man lange schweigen. 
 
So thun es diese Alle, die höheren Menschen. Du aber hast wohl Wenig 
von meinem Lied verstanden? In dir ist Wenig von einem Zaubergeiste." 
 
"Du lobst mich, entgegnete der Gewissenhafte, indem du mich von dir 
abtrennst, wohlan! Aber ihr Anderen, was sehe ich? Ihr sitzt alle noch 
mit lüsternen Augen da -: 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 245

 
Ihr freien Seelen, wohin ist eure Freiheit! Fast, dünkt mich's, 
gleicht ihr Solchen, die lange schlimmen tanzenden nackten Mädchen 
zusahn: eure Seelen tanzen selber! 
 
In euch, ihr höheren Menschen, muss Mehr von Dem sein, was der 
Zauberer seinen bösen Zauber- und Truggeist nennt: - wir müssen wohl 
verschieden sein. 
 
Und wahrlich, wir sprachen und dachten genug mitsammen, ehe 
Zarathustra heimkam zu seiner Höhle, als dass ich nicht wüsste: wir 
_sind_ verschieden. 
 
Wir _suchen_ Verschiednes auch hier oben, ihr und ich. Ich nämlich 
suche _mehr_Sicherheit_, desshalb kam ich zu Zarathustra. Der nämlich 
ist noch der festeste Thurm und Wille - 
 
- heute, wo Alles wackelt, wo alle Erde bebt. Ihr aber, wenn ich 
eure Augen sehe, die ihr macht, fast dünkt mich's, ihr sucht mehr 
_Unsicherheit_, 
 
- mehr Schauder, mehr Gefahr, mehr Erdbeben. Euch gelüstet, fast dünkt 
mich's so, vergebt meinem Dünkel, ihr höheren Menschen - 
 
- euch gelüstet nach dem schlimmsten gefährlichsten Leben, das _mir_ 
am meisten Furcht macht, nach dem Leben wilder Thiere, nach Wäldern, 
Höhlen, steilen Bergen und Irr- Schlünden. 
 
Und nicht die Führer _aus_ der Gefahr gefallen euch am besten, 
sondern die euch von allen Wegen abführen, die Verführer. Aber, wenn 
solch Gelüsten an euch _wirklich_ ist, so dünkt es mich trotzdem 
_unmöglich_. 
 
Furcht nämlich - das ist des Menschen Erb- und Grundgefühl; aus der 
Furcht erklärt sich jegliches, Erbsünde und Erbtugend. Aus der Furcht 
wuchs auch _meine_ Tugend, die heisst: Wissenschaft. 
 
Die Furcht nämlich vor wildem Gethier - die wurde dem Menschen am 
längsten angezüchtet, einschliesslich das Thier, das er in sich selber 
birgt und fürchtet: - Zarathustra heisst es `das innere Vieh`. 
 
Solche lange alte Furcht, endlich fein geworden, geistlich, geistig - 
heute, dünkt mich, heisst sie: Wissenschaft." - 
 
Also sprach der Gewissenhafte; aber Zarathustra, der eben in seine 
Höhle zurückkam und die letzte Rede gehört und errathen hatte, warf 
dem Gewissenhaften eine Hand voll Rosen zu und lachte ob seiner 
"Wahrheiten". "Wie! rief er, was hörte ich da eben? Wahrlich, mich 
dünkt, du bist ein Narr oder ich selber bin's: und deine `Wahrheit` 
stelle ich rucks und flugs auf den Kopf. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 246

_Furcht_ nämlich - ist unsre Ausnahme. Muth aber und Abenteuer und 
Lust am Ungewissen, am Ungewagten, - _Muth_ dünkt mich des Menschen 
ganze Vorgeschichte. 
 
Den wildesten muthigsten Thieren hat er alle ihre Tugenden abgeneidet 
und abgeraubt: so erst wurde er - zum Menschen. 
 
_Dieser_ Muth, endlich fein geworden, geistlich, geistig, dieser 
Menschen-Muth mit Adler-Flügeln und Schlangen-Klugheit: _der_, dünkt 
mich, heisst heute -" 
 
"Zarathustra"! schrien Alle, die beisammen sassen, wie aus Einem Munde 
und machten dazu ein grosses Gelächter; es hob sich aber von ihnen wie 
eine schwere Wolke. Auch der Zauberer lachte und sprach mit Klugheit: 
"Wohlan! Er ist davon, mein böser Geist! 
 
Und habe ich euch nicht selber vor ihm gewarnt, als ich sagte, dass er 
ein Betrüger sei, ein Lug- und Truggeist? 
 
Sonderlich nämlich, wenn er sich nackend zeigt. Aber was kann _ich_ 
für seine Tücken! Habe _ich_ ihn und die Welt geschaffen? 
 
Wohlan! Seien wir wieder gut und guter Dinge! Und ob schon Zarathustra 
böse blickt - seht ihn doch! er ist mir gram -: 
 
- bevor die Nacht kommt, lernt er wieder, mich lieben und loben, er 
kann nicht lange leben, ohne solche Thorheiten zu thun. 
 
_Der_ - liebt seine Feinde: diese Kunst versteht er am besten von 
Allen, die ich sah. Aber er nimmt Rache dafür - an seinen Freunden!" 
 
Also sprach der alte Zauberer, und die höheren Menschen zollten ihm 
Beifall: so dass Zarathustra herumgieng und mit Bosheit und Liebe 
seinen Freunden die Hände schüttelte, - gleichsam als Einer, der an 
Allen Etwas gutzumachen und abzubitten hat. Als er aber dabei an die 
Thür seiner Höhle kam, siehe, da gelüstete ihn schon wieder nach der 
guten Luft da draussen und nach seinen Thieren, - und er wollte hinaus 
schlüpfen. 
 
 
 
Unter Töchtern der Wüste 
 
1. 
 
"Gehe nicht davon! sagte da der Wanderer, welcher sich den Schatten 
Zarathustra's nannte, bleibe bei uns, es möchte uns sonst die alte 
dumpfe Trübsal wieder anfallen. 
 
Schon gab uns jener alte Zauberer von seinem Schlimmsten zum Besten, 
und siehe doch, der gute fromme Papst da hat Thränen in den Augen und 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 247

hat sich ganz wieder auf's Meer der Schwermuth eingeschifft. 
 
Diese Könige mögen wohl vor uns noch gute Miene machen: das lernten 
_Die_ nämlich von uns Allen heute am Besten! Hätten sie aber keine 
Zeugen, ich wette, auch bei ihnen fienge das böse Spiel wieder an - 
 
- das böse Spiel der ziehenden Wolken, der feuchten Schwermuth, der 
verhängten Himmel, der gestohlenen Sonnen, der heulenden Herbst-Winde, 
 
- das böse Spiel unsres Heulens und Nothschreiens: bleibe bei uns, oh 
Zarathustra! Hier ist viel verborgenes Elend, das reden will, viel 
Abend, viel Wolke, viel dumpfe Luft! 
 
Du nährtest uns mit starker Manns-Kost und kräftigen Sprüchen: lass es 
nicht zu, dass uns zum Nachtisch die weichlichen weiblichen Geister 
wieder anfallen! 
 
Du allein machst die Luft um dich herum stark und klar! Fand ich je 
auf Erden so gute Luft als bei dir in deiner Höhle? 
 
Viele Länder sah ich doch, meine Nase lernte vielerlei Luft prüfen und 
abschätzen: aber bei dir schmecken meine Nüstern ihre grösste Lust! 
 
Es sei denn, - es sei denn -, oh vergieb eine alte Erinnerung! Vergieb 
mir ein altes Nachtisch-Lied, das ich einst unter Töchtern der Wüste 
dichtete: - 
 
- bei denen nämlich gab es gleich gute helle morgenländische Luft; 
dort war ich am fernsten vom wolkigen feuchten schwermüthigen 
Alt-Europa! 
 
Damals liebte ich solcherlei Morgenland-Mädchen und andres blaues 
Himmelreich, über dem keine Wolken und keine Gedanken hängen. 
 
Ihr glaubt es nicht, wie artig sie dasassen, wenn sie nicht tanzten, 
tief, aber ohne Gedanken, wie kleine Geheimnisse, wie bebänderte 
Räthsel, wie Nachtisch-Nüsse - 
 
bunt und fremd fürwahr! aber ohne Wolken: Räthsel, die sich 
rathen lassen: solchen Mädchen zu Liebe erdachte ich damals einen 
Nachtisch-Psalm." 
 
Also sprach der Wanderer und Schatten; und ehe Jemand ihm antwortete, 
hatte er schon die Harfe des alten Zauberers ergriffen, die Beine 
gekreuzt und blickte gelassen und weise um sich: - mit den Nüstern 
aber zog er langsam und fragend die Luft ein, wie Einer, der in neuen 
Ländern neue fremde Luft kostet. Darauf hob er mit einer Art Gebrüll 
zu singen an. 
 
 
2. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 248

 
Die Wüste wächst: weh Dem, der Wüsten birgt! 
 
    - Ha! Feierlich! 
    In der That feierlich! 
    Ein würdiger Anfang! 
    Afrikanisch feierlich! 
    Eines Löwen würdig, 
    Oder eines moralischen Brüllaffen - 
    - aber Nichts für euch, 
    Ihr allerliebsten Freundinnen, 
    Zu deren Füssen mir 
    Zum ersten Male, 
    Einem Europäer, unter Palmen 
    Zu sitzen vergönnt ist. Sela. 
 
    Wunderbar wahrlich! 
    Da sitze ich nun, 
    Der Wüste nahe und bereits 
    So fern wieder der Wüste, 
    Auch in Nichts noch verwüstet: 
    Nämlich hinabgeschluckt 
    Von dieser kleinsten Oasis -: 
    - sie sperrte gerade gähnend 
    Ihr liebliches Maul auf. 
    Das wohlriechendste aller Mäulchen: 
    Da fiel ich hinein, 
    Hinab, hindurch - unter euch, 
    Ihr allerliebsten Freundinnen! Sela. 
 
    Heil, Heil jenem Wallfische, 
    Wenn er also es seinem Gaste 
    Wohl sein liess! - ihr versteht 
    Meine gelehrte Anspielung? 
    Heil seinem Bauche, 
    Wenn er also 
    Ein so lieblicher Oasis-Bauch war 
    Gleich diesem: was ich aber in Zweifel ziehe, 
    - dafür komme ich aus Europa, 
    Das zweifelsüchtiger ist als alle 
    Ältlichen Eheweibchen. 
    Möge Gott es bessern! 
    Amen! 
 
    Da sitze ich nun, 
    In dieser kleinsten Oasis, 
    Einer Dattel gleich, 
    Braun, durchsüsst, goldschwürig, lüstern 
    Nach einem runden Mädchenmunde, 
    Mehr noch aber nach mädchenhaften 
    Eiskalten schneeweissen schneidigen 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 249

    Beisszähnen: nach denen nämlich 
    Lechzt das Herz allen heissen Datteln. Sela. 
 
    Den genannten Südfrüchten 
    Ähnlich, allzuähnlich 
    Liege ich hier, von kleinen 
    Flügelkäfern 
    Umtänzelt und umspielt, 
    Insgleichen von noch kleineren 
    Thörichteren boshafteren 
    Wünschen und Einfällen, 
    Umlagert von euch, 
    Ihr stummen, ihr ahnungsvollen 
    Mädchen-Katzen, 
    Dudu und Suleika, 
    - _umsphinxt_, dass ich in Ein Wort 
    Viel Gefühle stopfe: 
    (Vergebe mir Gott 
    Diese Sprach-Sünde!) 
    - sitze hier, die beste Luft schnüffelnd, 
    Paradieses-Luft wahrlich, 
    Lichte leichte Luft, goldgestreifte, 
    So gute Luft nur je 
    Vom Monde herabfiel - 
    Sei es aus Zufall, 
    Oder geschah es aus Übermuthe? 
    Wie die alten Dichter erzählen. 
    Ich Zweifler aber ziehe es 
    In Zweifel, dafür aber komme ich 
    Aus Europa, 
    Das zweifelsüchtiger ist als alle 
    Ältlichen Eheweibchen. 
    Möge Gott es bessern! 
    Amen! 
 
    Diese schönste Luft trinkend, 
    Mit Nüstern geschwellt gleich Bechern, 
    Ohne Zukunft, ohne Erinnerungen, 
    So sitze ich hier, ihr 
    Allerliebsten Freundinnen, 
    Und sehe der Palme zu, 
    Wie sie, einer Tänzerin gleich, 
    Sich biegt und schmiegt und in der Hüfte wiegt, 
    - man thut es mit, sieht man lange zu! 
    Einer Tänzerin gleich, die, wie mir scheinen will, 
    Zu lange schon, gefährlich lange 
    Immer, immer nur auf Einem Beine stand? 
    - da vergass sie darob, wie mir scheinen will, 
    Das andre Bein? 
    Vergebens wenigstens 
    Suchte ich das vermisste 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 250

    Zwillings-Kleinod 
    - nämlich das andre Bein - 
    In der heiligen Nähe 
    Ihres allerliebsten, allerzierlichsten 
    Fächer- und Flatter- und Flitterröckchens. 
    ja, wenn ihr mir, ihr schönen Freundinnen, 
    Ganz glauben wollt: 
    Sie hat es verloren! 
    Es ist dahin! 
    Auf ewig dahin! 
    Das andre Bein! 
    Oh schade um dieses liebliche andre Bein! 
    Wo - mag es wohl weilen und verlassen trauern? 
    Das einsame Bein? 
    In Furcht vielleicht vor einem 
    Grimmen gelben blondgelockten 
    Löwen-Unthiere? Oder gar schon 
    Abgenagt, abgeknabbert - 
    Erbärmlich, wehe! wehe! abgeknabbert! Sela. 
 
    Oh weint mir nicht, 
    Weiche Herzen! 
    Weint mir nicht, ihr 
    Dattel-Herzen! Milch-Busen! 
    Ihr Süssholz-Herz- 
    Beutelchen! 
    Weine nicht mehr, 
    Bleiche Dudu! 
    Sei ein Mann, Suleika! Muth! Muth! 
    - Oder sollte vielleicht 
    Etwas Stärkendes, Herz-Stärkendes, 
    Hier am Platze sein? 
    Ein gesalbter Spruch? 
    Ein feierlicher Zuspruch? - 
 
    Ha! Herauf, Würde! 
    Tugend-Würde! Europäer-Würde! 
    Blase, blase wieder, 
    Blasebalg der Tugend! 
    Ha! 
    Noch Ein Mal brüllen, 
    Moralisch brüllen! 
    Als moralischer Löwe 
    Vor den Töchtern der Wüste brüllen! 
    - Denn Tugend-Geheul, 
    Ihr allerliebsten Mädchen, 
    Ist mehr als Alles 
    Europäer-Inbrunst, Europäer-Heisshunger! 
    Und da stehe ich schon, 
    Als Europäer, 
    Ich kann nicht anders, Gott helfe mir! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 251

    Amen! 
 
Die Wüste wächst: weh Dem, der Wüsten birgt! 
 
 
 
Die Erweckung 
 
1. 
 
Nach dem Liede des Wanderers und Schattens wurde die Höhle mit Einem 
Male voll Lärmens und Lachens; und da die versammelten Gäste alle 
zugleich redeten, und auch der Esel, bei einer solchen Ermuthigung, 
nicht mehr still blieb, überkam Zarathustra ein kleiner Widerwille 
und Spott gegen seinen Besuch: ob er sich gleich ihrer Fröhlichkeit 
erfreute. Denn sie dünkte ihm ein Zeichen der Genesung. So schlüpfte 
er hinaus in's Freie und sprach zu seinen Thieren. 
 
"Wo ist nun ihre Noth hin? sprach er, und schon athmete er selber von 
seinem kleinen Überdrusse auf, - bei mir verlernten sie, wie mich 
dünkt, das Nothschrein! 
 
- wenn auch, leider, noch nicht das Schrein." Und Zarathustra hielt 
sich die Ohren zu, denn eben mischte sich das I-A des Esels wunderlich 
mit dem Jubel-Lärm dieser höheren Menschen. 
 
"Sie sind lustig, begann er wieder, und wer weiss? vielleicht auf 
ihres Wirthes Unkosten; und lernten sie von mir lachen, so ist es doch 
nicht _mein_ Lachen, das sie lernten. 
 
Aber was liegt daran! Es sind alte Leute: sie genesen auf ihre Art, 
sie lachen auf ihre Art; meine Ohren haben schon Schlimmeres erduldet 
und wurden nicht unwirsch. 
 
Dieser Tag ist ein Sieg: er weicht schon, er flieht, 
_der_Geist_der_Schwere_, mein alter Erzfeind! Wie gut will dieser Tag 
enden, der so schlimm und schwer begann! 
 
Und enden _will_ er. Schon kommt der Abend: über das Meer her reitet 
er, der gute Reiter! Wie er sich wiegt, der Selige, Heimkehrende, in 
seinen purpurnen Sätteln! 
 
Der Himmel blickt klar dazu, die Welt liegt tief: oh all ihr 
Wunderlichen, die ihr zu mir kamt, es lohnt sich schon, bei mir zu 
leben!" 
 
Also sprach Zarathustra. Und wieder kam da das Geschrei und Gelächter 
der höheren Menschen aus der Höhle: da begann er von Neuem. 
 
"Sie beissen an, mein Köder wirkt, es weicht auch ihnen ihr Feind, der 
Geist der Schwere. Schon lernen sie über sich selber lachen: höre ich 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 252

recht? 
 
Meine Manns-Kost wirkt, mein Saft- und Kraft-Spruch: und wahrlich, 
ich nährte sie nicht mit Bläh-Gemüsen! Sondern mit Krieger-Kost, mit 
Eroberer-Kost: neue Begierden weckte ich. 
 
Neue Hoffnungen sind in ihren Armen und Beinen, ihr Herz streckt sich 
aus. Sie finden neue Worte, bald wird ihr Geist Muthwillen athmen. 
 
Solche Kost mag freilich nicht für Kinder sein, noch auch für 
sehnsüchtige alte und junge Weibchen. Denen überredet man anders die 
Eingeweide; deren Arzt und Lehrer bin ich nicht. 
 
Der _Ekel_ weicht diesen höheren Menschen: wohlan! das ist mein Sieg. 
In meinem Reiche werden sie sicher, alle dumme Scham läuft davon, sie 
schütten sich aus. 
 
Sie schütten ihr Herz aus, gute Stunden kehren ihnen zurück, sie 
feiern und käuen wieder, - sie werden _dankbar_. 
 
_Das_ nehme ich als das beste Zeichen: sie werden dankbar. Nicht lange 
noch, und sie denken sich Feste aus und stellen Denksteine ihren alten 
Freuden auf. 
 
Es sind _Genesende_!" Also sprach Zarathustra fröhlich zu seinem 
Herzen und schaute hinaus; seine Thiere aber drängten sich an ihn und 
ehrten sein Glück und sein Stillschweigen. 
 
 
2. 
 
Plötzlich aber erschrak das Ohr Zarathustra's: die Höhle nämlich, 
welche bisher voller Lärmens und Gelächters war, wurde mit Einem Male 
todtenstill; - seine Nase aber roch einen wohlriechenden Qualm und 
Weihrauch, wie von brennenden Pinien-Zapfen. 
 
"Was geschieht? Was treiben sie?" fragte er sich und schlich zum 
Eingange heran, dass er seinen Gästen, unvermerkt, zusehn könne. Aber, 
Wunder über Wunder! was musste er da mit seinen eignen Augen sehn! 
 
"Sie sind Alle wieder _fromm_ geworden, sie _beten_, sie sind toll!" 
- sprach er und verwundene sich über die Maassen. Und, fürwahr!, alle 
diese höheren Menschen, die zwei Könige, der Papst ausser Dienst, der 
schlimme Zauberer, der freiwillige Bettler, der Wanderer und Schatten, 
der alte Wahrsager, der Gewissenhafte des Geistes und der hässlichste 
Mensch: sie lagen Alle gleich Kindern und gläubigen alten Weibchen auf 
den Knien und beteten den Esel an. Und eben begann der hässlichste 
Mensch zu gurgeln und zu schnauben, wie als ob etwas Unaussprechliches 
aus ihm heraus wolle; als er es aber wirklich bis zu Worten gebracht 
hatte, siehe, da war es eine fromme seltsame Litanei zur Lobpreisung 
des angebeteten und angeräucherten Esels. Diese Litanei aber klang 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 253

also: 
 
Amen! Und Lob und Ehre und Weisheit und Dank und Preis und Stärke sei 
unserm Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit! 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
Er trägt unsre Last, er nahm Knechtsgestalt an, er ist geduldsam von 
Herzen und redet niemals Nein; und wer seinen Gott liebt, der züchtigt 
ihn. 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
Er redet nicht: es sei denn, dass er zur Welt, die er Schuf, immer Ja 
sagt: also preist er seine Welt. Seine Schlauheit ist es, die nicht 
redet: so bekommt er selten Unrecht. 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
Unscheinbar geht er durch die Welt. Grau ist die Leib-Farbe, in welche 
er seine Tugend hüllt. Hat er Geist, so verbirgt er ihn; Jedermann 
aber glaubt an seine langen Ohren. 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
Welche verborgene Weisheit ist das, dass er lange Ohren trägt und 
allein ja und nimmer Nein sagt! Hat er nicht die Welt erschaffen nach 
seinem Bilde, nämlich so dumm als möglich? 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
Du gehst gerade und krumme Wege; es kümmert dich wenig, was uns 
Menschen gerade oder krumm dünkt. Jenseits von Gut und Böse ist dein 
Reich. Es ist deine Unschuld, nicht zu wissen, was Unschuld ist. 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
Siehe doch, wie du Niemanden von dir stössest, die Bettler nicht, noch 
die Könige. Die Kindlein lässest du zu dir kommen, und wenn dich die 
bösen Buben locken, so sprichst du einfältiglich I-A. 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
Du liebst Eselinnen und frische Feigen, du bist kein Kostverächter. 
Eine Distel kitzelt dir das Herz, wenn du gerade Hunger hast. Darin 
liegt eines Gottes Weisheit. 
 
- Der Esel aber schrie dazu I-A. 
 
 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 254

Das Eselsfest 
 
1. 
 
An dieser Stelle der Litanei aber konnte Zarathustra sich nicht länger 
bemeistern, schrie selber I-A, lauter noch als der Esel, und sprang 
mitten unter seine tollgewordenen Gäste. 
 
"Aber was treibt ihr da, ihr Menschenkinder? rief er, indem er die 
Betenden vom Boden empor riss. Wehe, wenn euch Jemand Anderes zusähe 
als Zarathustra: 
 
Jeder würde urtheilen, ihr wäret mit eurem neuen Glauben die ärgsten 
Gotteslästerer oder die thörichtsten aller alten Weiblein! 
 
Und du selber, du alter Papst, wie stimmt Das mit dir selber zusammen, 
dass du solchergestalt einen Esel hier als Gott anbetest?" - 
 
"Oh Zarathustra, antwortete der Papst, vergieb mir, aber in Dingen 
Gottes bin ich aufgeklärter noch als du. Und so ist's billig. 
 
Lieber Gott also anbeten, in dieser Gestalt, als in gar keiner 
Gestalt! Denke über diesen Spruch nach, mein hoher Freund: du erräthst 
geschwind, in solchem Spruch steckt Weisheit. 
 
Der, welcher sprach `Gott ist ein Geist` - der machte bisher auf Erden 
den grössten Schritt und Sprung zum Unglauben: solch Wort ist auf 
Erden nicht leicht wieder gut zu machen! 
 
Mein altes Herz springt und hüpft darob, dass es auf Erden noch Etwas 
anzubeten giebt. Vergieb das, oh Zarathustra, einem alten frommen 
Papst-Herzen! -" 
 
- "Und du, sagte Zarathustra zu dem Wanderer und Schatten, du nennst 
und wähnst dich einen freien Geist? Und treibst hier solchen Götzen- 
und Pfaffendienst? 
 
Schlimmer, wahrlich, treibst du's hier noch als bei deinen schlimmen 
braunen Mädchen, du schlimmer neuer Gläubiger!" 
 
"Schlimm genug, antwortete der Wanderer und Schatten, du hast Recht: 
aber was kann ich dafür! Der alte Gott lebt wieder, Oh Zarathustra, du 
magst reden, was du willst. 
 
Der hässlichste Mensch ist an Allem schuld: der hat ihn wieder 
auferweckt. Und wenn er sagt, dass er ihn einst getödtet habe: _Tod_ 
ist bei Göttern immer nur ein Vorurtheil." 
 
- Und du, sprach Zarathustra, du schlimmer alter Zauberer, was thatest 
du! Wer soll, in dieser freien Zeit, fürderhin an dich glauben, wenn 
_du_ an solche Götter-Eseleien glaubst? 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 255

 
Es war eine Dummheit, was du thatest; wie konntest du, du Kluger, eine 
solche Dummheit thun! 
 
"Oh Zarathustra, antwortete der kluge Zauberer, du hast Recht, es war 
eine Dummheit, - es ist mir auch schwer genug geworden." 
 
- "Und du gar, sagte Zarathustra, zu dem Gewissenhaften des Geistes, 
erwäge doch und lege den Finger an deine Nase! Geht hier denn Nichts 
wider dein Gewissen? Ist dein Geist nicht zu reinlich für diess Beten 
und den Dunst dieser Betbrüder?" 
 
"Es ist Etwas daran, antwortete der Gewissenhafte und legte den Finger 
an die Nase, es ist Etwas an diesem Schauspiele, das meinem Gewissen 
sogar wohlthut. 
 
Vielleicht, dass ich an Gott nicht glauben darf: gewiss aber ist, dass 
Gott mir in dieser Gestalt noch am glaubwürdigsten dünkt. 
 
Gott soll ewig sein, nach dem Zeugnisse der Frömmsten: wer so viel 
Zeit hat, lässt sich Zeit. So langsam und so dumm als möglich: _damit_ 
kann ein Solcher es doch sehr weit bringen. 
 
Und wer des Geistes zu viel hat, der möchte sich wohl in die Dumm- 
und Narrheit selber vernarren. Denke über dich selber nach, oh 
Zarathustra! 
 
Du selber - wahrlich! auch du könntest wohl aus Überfluss und Weisheit 
zu einem Esel werden. 
 
Geht nicht ein vollkommner Weiser gern auf den krümmsten Wegen? Der 
Augenschein lehrt es, oh Zarathustra, - _dein_ Augenschein!" 
 
- "Und du selber zuletzt, sprach Zarathustra und wandte sich gegen den 
hässlichsten Menschen, der immer noch auf dem Boden lag, den Arm zu 
dem Esel emporhebend (er gab ihm nämlich Wein zu trinken). Sprich, du 
Unaussprechlicher, was hast du da gemacht! 
 
Du dünkst mich verwandelt, dein Auge glüht, der Mantel des Erhabenen 
liegt um deine Hässlichkeit: _was_ thatest du? 
 
Ist es denn wahr, was jene sagen, dass du ihn wieder auferwecktest? 
Und wozu? War er nicht mit Grund abgetödtet und abgethan? 
 
Du selber dünkst mich aufgeweckt: was thatest du? was kehrtest _du_ 
um? Was bekehrtest _du_ dich? Sprich, du Unaussprechlicher?" 
 
"Oh Zarathustra, antwortete der hässlichste Mensch, du bist ein 
Schelm! 
 
Ob _Der_ noch lebt oder wieder lebt oder gründlich todt ist, - wer von 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 256

uns Beiden weiss Das am Besten? Ich frage dich. 
 
Eins aber weiss ich, - von dir selber lernte ich's einst, oh 
Zarathustra: wer am gründlichsten tödten will, der _lacht_. 
 
`Nicht durch Zorn, sondern durch Lachen tödtet man` - so sprachst du 
einst. Oh Zarathustra, du Verborgener, du Vernichter ohne Zorn, du 
gefährlicher Heiliger, - du bist ein Schelm!" 
 
 
2. 
 
Da aber geschah es, dass Zarathustra, verwundert über lauter solche 
Schelmen-Antworten, zur Thür seiner Höhle zurück sprang und, gegen 
alle seine Gäste gewendet, mit starker Stimme schrie: 
 
"Oh ihr Schalks-Narren allesammt, ihr Possenreisser! Was verstellt und 
versteckt ihr euch vor mir! 
 
Wie doch einem jeden von euch das Herz zappelte vor Lust und Bosheit, 
darob, dass ihr endlich einmal wieder wurdet wie die Kindlein, nämlich 
fromm, - 
 
- dass ihr endlich wieder thatet wie Kinder thun, nämlich betetet, 
hände-faltetet und `lieber Gott` sagtet! 
 
Aber nun lasst mir _diese_ Kinderstube, meine eigne Höhle, wo heute 
alle Kinderei zu Hause ist. Kühlt hier draussen euren heissen 
Kinder-Übermuth und Herzenslärm ab! 
 
Freilich: so ihr nicht werdet wie die Kindlein, so kommt ihr nicht in 
_das_ Himmelreich. (Und Zarathustra zeigte mit den Händen nach Oben.) 
 
Aber wir wollen auch gar nicht in's Himmelreich: Männer sind wir 
worden, - so wollen wir das Erdenreich." 
 
 
3. 
 
Und noch einmal hob Zarathustra an zu reden. "Oh meine neuen Freunde, 
sprach er, - ihr Wunderlichen, ihr höheren Menschen, wie gut gefallt 
ihr mir nun, - 
 
- seit ihr wieder fröhlich wurdet! Ihr seid wahrlich Alle aufgeblüht: 
mich dünkt, solchen Blumen, wie ihr seid, thun _neue_Feste_ noth, 
 
- ein kleiner tapferer Unsinn, irgend ein Gottesdienst und Eselsfest, 
irgend ein alter fröhlicher Zarathustra-Narr, ein Brausewind, der euch 
die Seelen hell bläst. 
 
Vergesst die Nacht und diess Eselsfest nicht, ihr höheren Menschen! 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 257

_Das_ erfandet ihr bei mir, Das nehme ich als gutes Wahrzeichen, - 
Solcherlei erfinden nur Genesende! 
 
Und feiert ihr es abermals, dieses Eselsfest, thut's euch zu Liebe, 
thut's auch mir zu Liebe! Und zu _meinem_ Gedächtniss!" 
 
Also sprach Zarathustra. 
 
 
 
Das Nachtwandler-Lied 
 
1. 
 
Inzwischen aber war Einer nach dem Andern hinaus getreten, in's Freie 
und in die kühle nachdenkliche Nacht; Zarathustra selber aber führte 
den hässlichsten Menschen an der Hand, dass er ihm seine Nacht-Welt 
und den grossen runden Mond und die silbernen Wasserstürze bei seiner 
Höhle zeige. Da standen sie endlich still bei einander, lauter alte 
Leute, aber mit einem getrösteten tapferen Herzen und verwundert 
bei sich, dass es ihnen auf Erden so wohl war; die Heimlichkeit der 
Nacht aber kam ihnen näher und näher an's Herz. Und von Neuem dachte 
Zarathustra bei sich: "oh wie gut sie mir nun gefallen, diese höheren 
Menschen!" - aber er sprach es nicht aus, denn er ehrte ihr Glück und 
ihr Stillschweigen. - 
 
Da aber geschah Das, was an jenem erstaunlichen langen Tage das 
Erstaunlichste war: der hässlichste Mensch begann noch ein Mal und zum 
letzten Mal zu gurgeln und zu schnauben, und als er es bis zu Worten 
gebracht hatte, siehe, da sprang eine Frage rund und reinlich aus 
seinem Munde, eine gute tiefe klare Frage, welche Allen, die ihm 
zuhörten, das Herz im Leibe bewegte. 
 
"Meine Freunde insgesammt, sprach der hässlichste Mensch, was dünket 
euch? Um dieses Tags Willen - _ich_ bin's zum ersten Male zufrieden, 
dass ich das ganze Leben lebte. 
 
Und dass ich so viel bezeuge, ist mir noch nicht genug. Es lohnt sich 
auf der Erde zu leben: Ein Tag, Ein Fest mit Zarathustra lehrte mich 
die Erde lieben. 
 
`War _Das_ - das Leben?` will ich zum Tode sprechen. `Wohlan! Noch Ein 
Mal!` 
 
Meine Freunde, was dünket euch? Wollt ihr nicht gleich mir zum Tode 
sprechen: War Das - das Leben? Um Zarathustra's Willen, wohlan! Noch 
Ein Mal!" - - 
 
Also sprach der hässlichste Mensch; es war aber nicht lange vor 
Mitternacht. Und was glaubt ihr wohl, dass damals sich zutrug? Sobald 
die höheren Menschen seine Frage hörten, wurden sie sich mit Einem 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 258

Male ihrer Verwandlung und Genesung bewusst, und wer ihnen dieselbe 
gegeben habe: da sprangen sie auf Zarathustra zu, dankend, verehrend, 
liebkosend, ihm die Hände küssend, so wie es der Art eines Jeden eigen 
war: also dass Einige lachten, Einige weinten. Der alte Wahrsager aber 
tanzte vor Vergnügen; und wenn er auch, wie manche Erzähler meinen, 
damals voll süssen Weines war, so war er gewisslich noch voller des 
süssen Lebens und hatte aller Müdigkeit abgesagt. Es giebt sogar 
Solche, die erzählen, dass damals der Esel getanzt habe: nicht umsonst 
nämlich habe ihm der hässlichste Mensch vorher Wein zu trinken 
gegeben. Diess mag sich nun so verhalten oder auch anders; und wenn in 
Wahrheit an jenem Abende der Esel nicht getanzt hat, so geschahen doch 
damals grössere und seltsamere Wunderdinge als es das Tanzen eines 
Esels wäre. Kurz, wie das Sprichwort Zarathustra's lautet: "was liegt 
daran!" 
 
 
2. 
 
Zarathustra aber, als sich diess mit dem hässlichsten Menschen zutrug, 
stand da, wie ein Trunkener: sein Blick erlosch, seine Zunge lallte, 
seine Füsse schwankten. Und wer möchte auch errathen, welche Gedanken 
dabei über Zarathustra's Seele liefen? Ersichtlich aber wich sein 
Geist zurück und floh voraus und war in weiten Fernen und gleichsam 
"auf hohem Joche, wie geschrieben steht, zwischen zwei Meeren, 
 
- zwischen Vergangenem und Zukünftigem als schwere Wolke wandelnd." 
Allgemach aber, während ihn die höheren Menschen in den Armen hielten, 
kam er ein Wenig zu sich selber zurück und wehrte mit den Händen dem 
Gedränge der Verehrenden und Besorgten; doch sprach er nicht. Mit 
Einem Male aber wandte er schnell den Kopf, denn er schien Etwas zu 
hören: da legte er den Finger an den Mund und sprach: "Kommt!" 
 
Und alsbald wurde es rings still und heimlich; aus der Tiefe aber kam 
langsam der Klang einer Glocke herauf. Zarathustra horchte darnach, 
gleich den höheren Menschen; dann aber legte er zum andern Male den 
Finger an den Mund und sprach wiederum: "Kommt! Kommt! Es geht gen 
Mitternacht!" - und seine Stimme hatte sich verwandelt. Aber immer 
noch rührte er sich nicht von der Stelle: da wurde es noch stiller 
und heimlicher, und Alles horchte, auch der Esel, und Zarathustra's 
Ehrenthiere, der Adler und die Schlange, insgleichen die Höhle 
Zarathustra's und der grosse kühle Mond und die Nacht selber. 
Zarathustra aber legte zum dritten Male die Hand an den Mund und 
sprach: 
 
Kommt! Kommt! Kommt! Lasst uns jetzo wandeln! Es ist die Stunde: lasst 
uns in die Nacht wandeln! 
 
 
3. 
 
Ihr höheren Menschen, es geht gen Mitternacht: da will ich euch Etwas 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 259

in die Ohren sagen, wie jene alte Glocke es mir in's Ohr sagt, - 
 
- so heimlich, so schrecklich, so herzlich, wie jene 
Mitternachts-Glocke zu mir es redet, die mehr erlebt hat als Ein 
Mensch: 
 
- welche schon eurer Väter Herzens-Schmerzens-Schläge abzählte - ach! 
ach! wie sie seufzt! wie sie im Traume lacht! die alte tiefe tiefe 
Mitternacht! 
 
Still! Still! Da hört sich Manches, das am Tage nicht laut werden 
darf; nun aber, bei kühler Luft, da auch aller Lärm eurer Herzen 
stille ward, - 
 
- nun redet es, nun hört es sich, nun schleicht es sich in nächtliche 
überwache Seelen: ach! ach! wie sie seufzt! wie sie im Traume lacht! 
 
- hörst du's nicht, wie sie heimlich, schrecklich, herzlich zu _dir_ 
redet, die alte tiefe tiefe Mitternacht? Oh Mensch, gieb Acht! 
 
 
4. 
 
Wehe mir! Wo ist die Zeit hin? Sank ich nicht in tiefe Brunnen? Die 
Welt schläft - 
 
Ach! Ach! Der Hund heult, der Mond scheint. Lieber will ich sterben, 
sterben, als euch sagen, was mein Mitternachts-Herz eben denkt. 
 
Nun starb ich schon. Es ist dahin. Spinne, was spinnst du um mich? 
Willst du Blut? Ach! Ach! der Thau fällt, die Stunde kommt - 
 
- die Stunde, wo mich fröstelt und friert, die fragt und fragt und 
fragt: "wer hat Herz genug dazu? 
 
- wer soll der Erde Herr sein? Wer will sagen: _so_ sollt ihr laufen, 
ihr grossen und kleinen Ströme!" 
 
- die Stunde naht: oh Mensch, du höherer Mensch, gieb Acht! diese 
Rede ist für feine Ohren, für deine Ohren was spricht die tiefe 
Mitternacht? 
 
 
5. 
 
Es trägt mich dahin, meine Seele tanzt. Tagewerk! Tagewerk! Wer soll 
der Erde Herr sein? 
 
Der Mond ist kühl, der Wind schweigt. Ach! Ach! Flogt ihr schon hoch 
genug? Ihr tanztet: aber ein Bein ist doch kein Flügel. 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 260

Ihr guten Tänzer, nun ist alle Lust vorbei, Wein ward Hefe, jeder 
Becher ward mürbe, die Gräber stammeln. 
 
Ihr flogt nicht hoch genug: nun stammeln die Gräber "erlöst doch die 
Todten! Warum ist so lange Nacht? Macht uns nicht der Mond trunken?" 
 
Ihr höheren Menschen, erlöst doch die Gräber, weckt die Leichname auf! 
Ach, was gräbt noch der Wurm? Es naht, es naht die Stunde, - 
 
- es brummt die Glocke, es schnarrt noch das Herz, es gräbt noch der 
Holzwurm, der Herzenswurm. Ach! Ach! Die Welt ist tief! 
 
 
6. 
 
Süsse Leier! Süsse Leier! Ich liebe deinen Ton, deinen trunkenen 
Unken-Ton! - wie lang her, wie fern her kommt mir dein Ton, weit her, 
von den Teichen der Liebe! 
 
Du alte Glocke, du süsse Leier! Jeder Schmerz riss dir in's Herz, 
Vaterschmerz, Väterschmerz, Urväterschmerz, deine Rede wurde reif,- 
 
- reif gleich goldenem Herbste und Nachmittage, gleich meinem 
Einsiedlerherzen - nun redest du: die Welt selber ward reif, die 
Traube bräunt, 
 
- nun will sie sterben, vor Glück sterben. Ihr höheren Menschen, 
riecht ihr's nicht? Es quillt heimlich ein Geruch herauf, 
 
- ein Duft und Geruch der Ewigkeit, ein rosenseliger, brauner 
Gold-Wein-Geruch von altem Glücke, 
 
von trunkenem Mitternachts-Sterbeglücke, welches singt: die Welt ist 
tief und tiefer als der Tag gedacht! 
 
 
7. 
 
Lass mich! Lass mich! Ich bin zu rein für dich. Rühre mich nicht an! 
Ward meine Welt nicht eben vollkommen? 
 
Meine Haut ist zu rein für deine Hände. Lass mich, du dummer 
tölpischer dumpfer Tag! Ist die Mitternacht nicht heller? 
 
Die Reinsten sollen der Erde Herrn sein, die Unerkanntesten, 
Stärksten, die Mitternachts-Seelen, die heller und tiefer sind als 
jeder Tag. 
 
Oh Tag, du tappst nach mir? Du tastest nach meinem Glücke? Ich bin dir 
reich, einsam, eine Schatzgrube, eine Goldkammer? 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 261

Oh Welt, du willst _mich_? Bin ich dir weltlich? Bin ich dir 
geistlich? Bin ich dir göttlich? Aber Tag und Welt, ihr seid zu 
plump, - 
 
- habt klügere Hände, greift nach tieferem Glücke, nach tieferem 
Unglücke, greift nach irgend einem Gotte, greift nicht nach mir: 
 
- mein Unglück, mein Glück ist tief, du wunderlicher Tag, aber doch 
bin ich kein Gott, keine Gottes-Hölle: tief ist ihr Weh. 
 
 
8. 
 
Gottes Weh ist tiefer, du wunderliche Welt! Greife nach Gottes Weh, 
nicht nach mir! Was bin ich! Eine trunkene süsse Leier, - 
 
eine Mitternachts-Leier, eine Glocken-Unke, die Niemand versteht, 
aber welche reden _muss_, vor Tauben, ihr höheren Menschen! Denn ihr 
versteht mich nicht! 
 
Dahin! Dahin! Oh Jugend! Oh Mittag! Oh Nachmittag! Nun kam Abend und 
Nacht und Mitternacht, - der Hund heult, der Wind: 
 
- ist der Wind nicht ein Hund? Er winselt, er kläfft, er heult. Ach! 
Ach! wie sie seufzt! wie sie lacht, wie sie röchelt und keucht, die 
Mitternacht! 
 
Wie sie eben nüchtern spricht, diese trunkene Dichterin! sie übertrat 
wohl ihre Trunkenheit? sie wurde überwach? sie käut zurück? 
 
- ihr Weh käut sie zurück, im Traume, die alte tiefe Mitternacht, und 
mehr noch ihre Lust. Lust nämlich, wenn schon Weh tief ist: Lust ist 
tiefer noch als Herzeleid. 
 
 
9. 
 
Du Weinstock! Was preisest du mich? Ich schnitt dich doch! Ich bin 
grausam, du blutest -: was will dein Lob meiner trunkenen Grausamkeit? 
 
"Was vollkommen ward, alles Reife - will sterben!" so redest du. 
Gesegnet, gesegnet sei das Winzermesser! Aber alles Unreife will 
leben: wehe! 
 
Weh spricht: "Vergeh! Weg, du Wehe!" Aber Alles, was leidet, will 
leben, dass es reif werde und lustig und sehnsüchtig, 
 
- sehnsüchtig nach Fernerem, Höherem, Hellerem. "Ich will Erben, so 
spricht Alles, was leidet, ich will Kinder, ich will nicht _mich_," - 
 
Lust aber will nicht Erben, nicht Kinder, - Lust will sich selber, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 262

will Ewigkeit, will Wiederkunft, will Alles-sich-ewig-gleich. 
 
Weh spricht: "Brich, blute, Herz! Wandle, Bein! Flügel, flieg! Hinan! 
Hinauf! Schmerz!" Wohlan! Wohlauf! Oh mein altes Herz: Weh spricht: 
"vergeh!" 
 
 
10. 
 
Ihr höheren Menschen, was dünket euch? Bin ich ein Wahrsager? Ein 
Träumender? Trunkener? Ein Traumdeuter? Eine Mitternachts-Glocke? 
 
Ein Tropfen Thau's? Ein Dunst und Duft der Ewigkeit? Hört ihr's nicht? 
Riecht ihr's nicht? Eben ward meine Welt vollkommen, Mitternacht ist 
auch Mittag, - 
 
Schmerz ist auch eine Lust, Fluch ist auch ein Segen, Nacht ist auch 
eine Sonne, - geht davon oder ihr lernt: ein Weiser ist auch ein Narr. 
 
Sagtet ihr jemals ja zu Einer Lust? Oh, meine Freunde, so sagtet 
ihr Ja auch zu _allem_ Wehe. Alle Dinge sind verkettet, verfädelt, 
verliebt, - 
 
- wolltet ihr jemals Ein Mal Zwei Mal, spracht ihr jemals "du gefällst 
mir, Glück! Husch! Augenblick!" so wolltet ihr _Alles_ zurück! 
 
- Alles von neuem, Alles ewig, Alles verkettet, verfädelt, verliebt, 
oh so _liebtet_ ihr die Welt, - 
 
- ihr Ewigen, liebt sie ewig und allezeit: und auch zum Weh sprecht 
ihr: vergeh, aber komm zurück! Denn alle Lust will - Ewigkeit! 
 
 
11. 
 
Alle Lust will aller Dinge Ewigkeit, will Honig, will Hefe, will 
trunkene Mitternacht, will Gräber, will Gräber-Thränen-Trost, will 
vergüldetes Abendroth - 
 
- _was_ will nicht Lust! sie ist durstiger, herzlicher, hungriger, 
schrecklicher, heimlicher als alles Weh, sie will _sich_, sie beisst 
in _sich_, des Ringes Wille ringt in ihr, - 
 
- sie will Liebe, sie will Hass, sie ist überreich, schenkt, wirft 
weg, bettelt, dass Einer sie nimmt, dankt dem Nehmenden, sie möchte 
gern gehasst sein, - 
 
- so reich ist Lust, dass sie nach Wehe durstet, nach Hölle, nach 
Hass, nach Schmach, nach dem Krüppel, nach _Welt_, - denn diese Welt, 
oh ihr kennt sie ja! 
 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 263

Ihr höheren Menschen, nach euch sehnt sie sich, die Lust, die 
unbändige, selige, - nach eurem Weh, ihr Missrathenen! Nach 
Missrathenem sehnt sich alle ewige Lust. 
 
Denn alle Lust will sich selber, drum will sie auch Herzeleid! Oh 
Glück, oh Schmerz! Oh brich, Herz! Ihr höheren Menschen, lernt es 
doch, Lust will Ewigkeit, 
 
- Lust will _aller_ Dinge Ewigkeit, will tiefe, tiefe Ewigkeit! 
 
 
12. 
 
Lerntet ihr nun mein Lied? Erriethet ihr, was es will? Wohlan! 
Wohlauf! Ihr höheren Menschen, so singt mir nun meinen Rundgesang! 
 
Singt mir nun selber das Lied, dess Name ist "Noch ein Mal", dess Sinn 
ist "in alle Ewigkeit!", singt, ihr höheren Menschen, Zarathustra's 
Rundgesang! 
 
    Oh Mensch! Gieb Acht! 
    Was spricht die tiefe Mitternacht? 
    "Ich schlief, ich schlief -, 
    Aus tiefem Traum bin ich erwacht: - 
    Die Welt ist tief, 
    Und tiefer als der Tag gedacht. 
    Tief ist ihr Weh -, 
    Lust - tiefer noch als Herzeleid: 
    Weh spricht: Vergeh! 
    Doch alle Lust will Ewigkeit 
    will tiefe, tiefe Ewigkeit!" 
 
 
 
Das Zeichen 
 
Des Morgens aber nach dieser Nacht sprang Zarathustra von seinem Lager 
auf, gürtete sich die Lenden und kam heraus aus seiner Höhle, glühend 
und stark, wie eine Morgensonne, die aus dunklen Bergen kommt. 
 
"Du grosses Gestirn, sprach er, wie er einstmal gesprochen hatte, 
du tiefes Glücks-Auge, was wäre all dein Glück, wenn du nicht _Die_ 
hättest, welchen du leuchtest! 
 
Und wenn sie in ihren Kammern blieben, während du schon wach bist und 
kommst und schenkst und austheilst: wie würde darob deine stolze Scham 
zürnen! 
 
Wohlan! sie schlafen noch, diese höheren Menschen, während _ich_ wach 
bin: _das_ sind nicht meine rechten Gefährten! Nicht auf sie warte ich 
hier in meinen Bergen. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 264

 
Zu meinem Werke will ich, zu meinem Tage: aber sie verstehen nicht, 
was die Zeichen meines Morgens sind, mein Schritt - ist für sie kein 
Weckruf. 
 
Sie schlafen noch in meiner Höhle, ihr Traum käut noch an meinen 
Mitternächten. Das Ohr, das nach _mir_ horcht, - das _gehorchende_ Ohr 
fehlt in ihren Gliedern." 
 
- Diess hatte Zarathustra zu seinem Herzen gesprochen, als die Sonne 
aufgieng: da blickte er fragend in die Höhe, denn er hörte über sich 
den scharfen Ruf seines Adlers. "Wohlan! rief er hinauf, so gefällt 
und gebührt es mir. Meine Thiere sind wach, denn ich bin wach. 
 
Mein Adler ist wach und ehrt gleich mir die Sonne. Mit Adlers-Klauen 
greift er nach dem neuen Lichte. Ihr seid meine rechten Thiere; ich 
liebe euch. 
 
Aber noch fehlen mir meine rechten Menschen!" - 
 
Also sprach Zarathustra; da aber geschah es, dass er sich plötzlich 
wie von unzähligen Vögeln umschwärmt und umflattert hörte, - das 
Geschwirr so vieler Flügel aber und das Gedräng um sein Haupt war so 
gross, dass er die Augen schloss. Und wahrlich, einer Wolke gleich 
fiel es über ihn her, einer Wolke von Pfeilen gleich, welche sich über 
einen neuen Feind ausschüttet. Aber siehe, hier war es eine Wolke der 
Liebe, und über einen neuen Freund. 
 
"Was geschieht mir?" dachte Zarathustra in seinem erstaunten Herzen 
und liess sich langsam auf dem grossen Steine nieder, der neben dem 
Ausgange seiner Höhle lag. Aber, indem er mit den Händen um sich und 
über sich und unter sich griff, und den zärtlichen Vögeln wehrte, 
siehe, da geschah ihm etwas noch Seltsameres: er griff nämlich dabei 
unvermerkt in ein dichtes warmes Haar-Gezottel hinein; zugleich aber 
erscholl vor ihm ein Gebrüll, - ein sanftes langes Löwen-Brüllen. 
 
"Das Zeichen kommt," sprach Zarathustra und sein Herz verwandelte 
sich. Und in Wahrheit, als es helle vor ihm wurde, da lag ihm ein 
gelbes mächtiges Gethier zu Füssen und schmiegte das Haupt an seine 
Knie und wollte nicht von ihm lassen vor Liebe und that einem Hunde 
gleich, welcher seinen alten Herrn wiederfindet. Die Tauben aber waren 
mit ihrer Liebe nicht minder eifrig als der Löwe; und jedes Mal, wenn 
eine Taube über die Nase des Löwen huschte, schüttelte der Löwe das 
Haupt und wunderte sich und lachte dazu. 
 
Zu dem Allen sprach Zarathustra nur Ein Wort: "meine Kinder sind nahe, 
meine Kinder" -, dann wurde er ganz stumm. Sein Herz aber war gelöst, 
und aus seinen Augen tropften Thränen herab und fielen auf seine 
Hände. Und er achtete keines Dings mehr und sass da, unbeweglich und 
ohne dass er sich noch gegen die Thiere wehrte. Da flogen die Tauben 
ab und zu und setzten sich ihm auf die Schulter und liebkosten sein 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 265

weisses Haar und wurden nicht müde mit Zärtlichkeit und Frohlocken. 
Der starke Löwe aber leckte immer die Thränen, welche auf die Hände 
Zarathustra's herabfielen und brüllte und brummte schüchtern dazu. 
Also trieben es diese Thiere. - 
 
Diess Alles dauerte eine lange Zeit, oder eine kurze Zeit: denn, recht 
gesprochen, giebt es für dergleichen Dinge auf Erden _keine_ Zeit -. 
Inzwischen aber waren die höheren Menschen in der Höhle Zarathustra's 
wach geworden und ordneten sich mit einander zu einem Zuge an, dass 
sie Zarathustra entgegen giengen und ihm den Morgengruss böten: denn 
sie hatten gefunden, als sie erwachten, dass er schon nicht mehr unter 
ihnen weilte. Als sie aber zur Thür der Höhle gelangten, und das 
Geräusch ihrer Schritte ihnen voranlief, da stutzte der Löwe gewaltig, 
kehrte sich mit Einem Male von Zarathustra ab und sprang, wild 
brüllend, auf die Höhle los; die höheren Menschen aber, als sie ihn 
brüllen hörten, schrien alle auf, wie mit Einem Munde, und flohen 
zurück und waren im Nu verschwunden. 
 
Zarathustra selber aber, betäubt und fremd, erhob sich von seinem 
Sitze, sah um sich, stand staunend da, fragte sein Herz, besann sich 
und war allein. "Was hörte ich doch? sprach er endlich langsam, was 
geschah mir eben?" 
 
Und schon kam ihm die Erinnerung, und er begriff mit Einem Blicke 
Alles, was zwischen Gestern und Heute sich begeben hatte. "Hier ist 
ja der Stein, sprach er und strich sich den Bart, auf _dem_ sass ich 
gestern am Morgen; und hier trat der Wahrsager zu mir, und hier hörte 
ich zuerst den Schrei, den ich eben hörte, den grossen Nothschrei. 
 
Oh ihr höheren Menschen, von _eurer_ Noth war's ja, dass gestern am 
Morgen jener alte Wahrsager mir wahrsagte, - 
 
- zu eurer Noth wollte er mich verfuhren und versuchen: oh 
Zarathustra, sprach er zu mir, ich komme, dass ich dich zu deiner 
letzten Sünde verführe. 
 
Zu meiner letzten Sünde? rief Zarathustra und lachte zornig über sein 
eigenes Wort: _was_ blieb mir doch aufgespart als meine letzte Sünde?" 
 
- Und noch ein Mal versank Zarathustra in sich und setzte sich wieder 
auf den grossen Stein nieder und sann nach. Plötzlich sprang er 
empor, - 
 
"Mitleiden! Das Mitleiden mit dem höheren Menschen! schrie er auf, 
und sein Antlitz verwandelte sich in Erz. Wohlan! _Das_ - hatte seine 
Zeit! 
 
Mein Leid und mein Mitleiden - was liegt daran! Trachte ich denn nach 
_Glücke_? Ich trachte nach meinem _Werke_! 
 
Wohlan! Der Löwe kam, meine Kinder sind nahe, Zarathustra ward reif, 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om



 266

meine Stunde kam: - 
 
Dies ist _mein_ Morgen, _mein_ Tag hebt an: herauf nun, herauf, du 
grosser Mittag!" - - 
 
Also sprach Zarathustra und verliess seine Höhle, glühend und stark, 
wie eine Morgensonne, die aus dunklen Bergen kommt. 

w
w

w
.m

ag
us

-t
ur

ris
.b

lo
gs

po
t.c

om


